
ITINERARIO PEDAGÓGICO DIDÁCTICO
CAMPO DE LA FORMACIÓN GENERAL

FILOSOFÍA Y
EDUCACIÓN

Profesorado de Educación Primaria



Directora editorial
Prof. Mgter. Liliana Abrate
 
Coordinación pedagógica y supervisión editorial
Mariana de la Vega Viale
Claudia Castro
Sofía López
Sol Eva Galán
María Eugenia Maldonado 

 
Producción de contenido
Adriana Barrionuevo (texto original, 2022)
Germán Díaz (reedición, 2023)

Corrección de Estilo
Sandra Curetti
Victoria Picatto

Diseño
Luis F. Gómez y Romina Sampó
EQUIPO DE DISEÑO PROFODI·MC

2023 

ITINERARIOS PEDAGÓGICO DIDÁCTICOS



Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

3IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

ITINERARIOS PEDAGÓGICO DIDÁCTICOS 

 PRÓLOGO

La experiencia vivida durante la pandemia por Covid-19 en los años 
2020 y 2021 modificó, de manera inédita, las coordenadas para transitar y 
comprender lo propio de la educación. Dentro del sistema educativo, a fin de 
sostener los procesos pedagógicos, fue necesario introducir cambios drásti-
cos e imprevistos. Estas modificaciones implicaron un fuerte impacto en los 
modos de desarrollar la tarea escolar, en general, y las prácticas de enseñanza 
y aprendizaje, en particular. Para responder a las necesidades planteadas por 
el contexto, los/las docentes de todos los niveles debieron adaptar y transfor-
mar sus programas y planificaciones, sus estrategias didácticas y modalida-
des de evaluación, así como los modos de vincularse y sus propios entornos 
de trabajo. Ineludiblemente, además, se vieron en la necesidad de incluir di-
versas herramientas para trabajar en la virtualidad como entorno. Asimismo, 
estudiantes y familias se encontraron ante un nuevo e inesperado desafío: 
aceptar la irrupción de la escuela en sus hogares, disponiendo de espacios, 
tiempos y recursos que antes eran ofrecidos en el ámbito escolar. 



ProFoDI·MC

4 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

En una sociedad donde los avances tecnológicos no cesan de 
producirse, en tiempos cada vez más acelerados, toda esa experiencia 
acumulada por docentes, estudiantes y demás actores institucionales 
conforma un saber de gran valor. En este sentido, el nuevo e intempes-
tivo encuentro con las tecnologías digitales supone la reflexión sobre su 
inscripción en el ámbito educativo y su potencialidad formativa, e implica 
la necesidad de construir una mirada crítica sobre el acceso a la cultura 
digital en perspectiva de derecho.

Otro aprendizaje crucial que dejó el contexto de pandemia es la re-
definición de los tiempos y espacios de lo escolar, así como de los modos 
de hacer vínculo en y con la institución educativa. Si bien con resultados 
heterogéneos, quedó demostrado que es posible repensar la configura-
ción horaria, los espacios y modalidades de encuentro para el trabajo pe-
dagógico, las estrategias de acompañamiento de las trayectorias formati-
vas, los modos de comunicación y participación institucional, entre otros 
aspectos relevantes que tradicionalmente se asociaron a la educación 
presencial. Sin afán de sustituir lo que pasa en la copresencia física a la 
que estaba habituada la comunidad educativa, se ensayaron diversos dis-
positivos para habitar las instituciones, que pueden considerarse como 
nuevos y valiosos modos de hacer escuela, sin necesidad que todo suce-
da en el edificio escolar.

A partir de estos saberes acumulados y poniendo en valor las ex-
periencias realizadas en las instituciones de formación docente de la pro-
vincia de Córdoba, en 2021 la Dirección General de Educación Superior 
(DGES) crea el Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Com-
binada (ProFoDI-MC). Este se inicia como una experiencia piloto destina-
da a cuatro instituciones, con la finalidad de brindar un acompañamiento 
durante el pasaje hacia esta nueva modalidad de trabajo –en los aspectos 
pedagógicos, tecnológicos y organizativos–. En el año 2022, en el marco 
de la normativa jurisdiccional, se establece la implementación de esta mo-
dalidad en todos los institutos superiores dependientes de la DGES para 
profundizar los procesos de democratización en el acceso, permanencia 
y egreso a las carreras de formación docente, considerando las necesida-
des que presentan los diversos territorios de nuestra provincia. 

Estas definiciones de la política educativa para la formación docen-
te inicial buscan desplegar y potenciar experiencias formativas que com-
binen, de manera creativa y situada, lo valioso del trabajo en la presenciali-
dad y las posibilidades que ofrecen los entornos virtuales. En este sentido, 



5

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

la modalidad combinada plantea nuevos desafíos teóricos y metodológi-
cos en relación con los objetos de saber, los formatos curriculares y las 
estrategias de enseñanza y evaluación, abriendo la discusión sobre las 
formas de hacer presencia en los diversos entornos que se transitan du-
rante el desarrollo de una propuesta formativa. 

Si bien el lugar del/de la docente se ha visto conmovido ante el de-
safío de lo virtual –no sólo por las condiciones materiales y tecnológicas, 
sino también por la transformación estructural de sus formas de trabajo–, 
este/esta sigue siendo protagonista en las definiciones y diseños de situa-
ciones de enseñanza, confirmando la centralidad de su tarea. Es por ello 
que la coordinación del ProFoDI-MC, junto a las áreas del equipo técnico 
de la DGES y especialistas provenientes de las diversas disciplinas, em-
prenden la elaboración de itinerarios pedagógico-didácticos enmarcados 
en el contexto actual de modalidad combinada. La intención del programa 
es ofrecer a docentes de carreras de formación docente inicial algunos 
caminos, orientaciones y recorridos posibles para la construcción de pro-
puestas de enseñanza inscriptas en el diseño curricular vigente.

¿Qué entendemos por itinerario pedagógico-didáctico?

Recurrimos a la metáfora de itinerario para ilustrar el sentido que 
quisiéramos asuman estos recorridos, que se ofrecen a los/las docentes 
como textos abiertos y flexibles para ser utilizados en la creación de pro-
puestas de enseñanza en esta modalidad. Se trata de producciones que 
se hacen lugar entre el currículum y la enseñanza, y pueden orientar la ela-
boración de propuestas didácticas, colaborando en la re-territorialización 
del espacio-tiempo particular propio de la presencialidad y la virtualidad. 
Estas producciones ponen a disposición caminos posibles que articulan 
enfoques teóricos y perspectivas didácticas, ofreciendo mojones de senti-
do a través de preguntas orientadoras, nudos problemáticos, sugerencias 
para la construcción de actividades, selección de materiales de lectura y 
diversos recursos en diferentes lenguajes (académico, artístico, digital, 
etc.). Constituyen trazados que pueden ser reescritos por cada docente 
–y en conjunto con sus colegas– en función de posicionamientos y deci-
siones propias, recuperando experiencias y saberes. Pueden resultar una 
oportunidad para revisitar, desde lo disciplinar y lo didáctico, enfoques, 
conceptos y propuestas metodológicas sugeridas en los diseños curricu-
lares, incorporando saberes y experiencias que el contexto actual requiere 
para el Nivel Superior y los niveles para los cuales se forma.



ProFoDI·MC

6 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Los itinerarios pedagógico-didácticos persiguen, principalmente, 
la finalidad de mantener abierto el canal de diálogo con docentes de la 
formación docente inicial y apuntan a la construcción colaborativa de pro-
puestas de enseñanza en la modalidad combinada, teniendo en cuenta 
que estas, fundamentalmente, se definen en las aulas y se recrean en las 
instituciones junto a estudiantes y colegas. Estos recorridos, entonces, 
convocan a una escritura colectiva que puede dialogar, discutir y recons-
truir saberes desde la experiencia historizada y los desafíos del futuro.

Dirección General de Educación Superior 
Equipo técnico-pedagógico de la DGES

Programa de Formación Docente en Modalidad Combinada



7

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Formato: Asignatura

Año: 2°

Carga horaria: 3 h cátedra

Campo de la formación: Campo de la Formación General

Régimen de cursado: Anual 

ITINERARIO PEDAGÓGICO DIDÁCTICO 

 
FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

 Introducción

Quienes enseñamos Filosofía en los profesorados de Educación Inicial y Pri-
maria, nos encontramos frecuentemente ante una disyuntiva. Por un lado, dispone-
mos de un corpus canónico de textos, autores/autoras y conceptos que debemos 
revalorizar, tal como señala el Diseño Curricular para los Profesorados de Educación 
Inicial y Primaria (Ministerio de Educación de la provincia de Córdoba [ME], 2015), 
en tanto "aportes para el análisis y la reflexión de la experiencia personal, educativa 
y social" (p. 46). Por el otro, encontramos un conjunto de experiencias (personales, 
sociales y educativas en un sentido amplio, tanto dentro como fuera del aula), cuyo 
contenido y finalidad rara vez tiene conexión con las modalidades discursivas y las 
orientaciones axiológicas propias de ese viejo discurso filosófico. Esta divergencia 
entre el corpus histórico de un discurso filosófico de larga data, y las experiencias y 
los problemas actuales de estudiantes y docentes, se complejiza, aún más, en fun-
ción de jerarquías establecidas por la propia filosofía en tanto disciplina. Desde la 
demarcación platónica que opone y subordina el sentido común a la filosofía –con-



ProFoDI·MC

8 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

tinuada hoy por las corrientes deconstruccionistas al estilo de lo que propone Darío 
Sztajnszrajber–, a la idea iluminista de la filosofía como "madre de las ciencias", pa-
sando por el prejuicio académico y universitario que entiende a la enseñanza como 
una aplicación mecánica de ideas originadas antes y fuera del aula, aparecen ciertos 
supuestos, reproducidos acríticamente, que ubican a los discursos de la filosofía por 
sobre las ocupaciones mundanas de la enseñanza. Enseñamos Filosofía y Educa-
ción, pero sabemos que en esa y reside todo el problema, y en gran medida porque 
muchas veces pareciera que es la propia filosofía quien se muestra renuente a acer-
carse a los problemas de la educación. No se trata únicamente de un problema didác-
tico, instrumental, acerca de cómo operar con la filosofía en contextos de enseñanza, 
aprendizaje, sino de un problema filosófico en torno a cómo concebimos la disciplina 
y sus relaciones con las experiencias concretas de las sociedades y las personas 
que llevan adelante la tarea educativa, en diversos contextos, afrontando diferentes 
desafíos y problemáticas.

La presente propuesta consiste en autorizar, en primer lugar, la consideración 
de este segundo polo de la relación, que atañe a la educación, los sujetos del aprendi-
zaje y de la enseñanza, sus vínculos, sus problemáticas y sus propósitos. La cuestión 
curricular no apunta al modo de vincular las voces autorizadas del canon filosófi-
co con los problemas de la educación, sino al revés: parte desde las experiencias 
y problemáticas educativas y se pregunta qué filosofía, qué manera de entenderla, 
proponerla y trabajar con ella puede resultar provechosa. Se trata de una propuesta 
relacionada con lo que llamamos forma.

A su vez, quisiéramos hacer un aporte de contenido, a partir de ejes problemá-
ticos que ofrecemos en clave de complementación y actualización curricular, para 
ampliar los sugeridos en el diseño vigente. La continuidad entre los ejes que se plan-
tean en los lineamientos curriculares y los del presente itinerario estriba en la trans-
versalidad. Mientras los ejes del Diseño Curricular (ME, 2015) son transversales a las 
corrientes, escuelas y épocas de la historia de la filosofía, y permiten poner en diálogo 
diferentes contextos teóricos, metodológicos e históricos, los del itinerario lo son en 
relación con las disciplinas del conocimiento, disciplinas que, como observó Michel 
Foucault, no son más que una repartición histórica y contextual del saber, y no el or-
den natural de las cosas.

Por último, es importante aclarar que esta reedición pretende reponer el resul-
tado de los intercambios y discusiones en el Grupo de Trabajo entre Colegas, una de 
las acciones que conforman el Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad 
Combinada (ProFoDi-MC). Se trata de instancias de trabajo horizontal entre docentes 
de un mismo espacio curricular, que se desempeñan en las distintas instituciones 
asociadas. Resulta esencial, entonces, agradecer a quienes han participado de este 



9

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

grupo de trabajo del espacio curricular Filosofía y Educación, durante el período 2022-
2023. Esperamos que la presente versión del itinerario pueda recuperar algo de todo 
lo compartido y analizado colaborativamente.

 Marco orientador

El actual Diseño Curricular (ME, 2015) "propone para la asignatura Filosofía 
y Educación un abordaje lo suficientemente amplio como para trabajar libremente 
en la selección y recorte de los contenidos del programa de estudios anual". Para la 
organización temática, el documento provincial toma como criterio la existencia de 
determinados problemas que responden a áreas disciplinares de fuerte arraigo en la 
tradición, en este caso: filosofía, lenguaje, conocimiento, axiología y antropología (este 
agrupamiento conceptual prima en los manuales destinados al Nivel Secundario, con 
el agregado recurrente, de estética, lógica y política). A su vez, este Diseño Curricular 
(ME, 2015) abre la posibilidad de desarrollar otros núcleos de contenido, o bien, des-
granar las unidades de cada uno.

En línea con el actual currículum oficial, en esta propuesta pedagógico-didácti-
ca se han elegido "problemáticas propias de la formación" y "problemas centrales que 
atraviesan las prácticas", como un paso para habilitar "la lógica de objetivación de las 
experiencias educativas" (Diseño Curricular, ME, 2015, pp. 156-157). Se incorporan:

Dos leyes: Educación Sexual Integral (ESI) y Educación Ambiental Integral 
(EAI). Más allá del carácter imperativo que las sostiene, presentan aspectos 
tan novedosos como urticantes, en los que la filosofía ha aportado lo suyo, en 
pos de su promulgación y, ya en circulación, de su sostenimiento.

El eje Filosofía con niños/niñas presenta la ocasión de transformar la filoso-
fía en una propuesta para el aula, sobre todo considerando que entronca con 
postulados de la Escuela Nueva, una corriente muy valorada en la formación 
docente y de la que, tal vez, no se realicen demasiadas experiencias actuales 
para apreciarla en acción. Este eje se destaca por atender a la niñez como gru-
po etario al que mayoritariamente se dedicarán los/las estudiantes, aunque la 
reversión de niñez en la noción de infancias permite incorporar una propuesta 
de filosofía con niños/niñas sin límites de edad.

Una reflexión sobre el contexto actual. El escenario post pandemia, nos colo-
ca de lleno en el siglo XXI, haciéndonos revisitar viejos problemas a la luz de 
urgencias que –por ser inevitables– nos exigen llevar al límite nuestro entendi-
miento e imaginación, ya que las descripciones, interpretaciones y respuestas 
aún se están gestando.



ProFoDI·MC

10 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

En todos los casos, estos contenidos han tenido su versión para el aula y son 
compartidos en esta propuesta atendiendo a las voces de los/las estudiantes, que 
narran experiencias vinculadas a su formación integral y también a la práctica docen-
te in situ. 

 Consideraciones metodológicas

La regulación curricular actual adhiere a la idea de construcción metodológica 
y, desde ese arraigo, cabe destacar la referencia explícita que hace respecto al: 

Ejercicio en la confrontación, en el diálogo con otros, en el intercambio; desde 
donde se puedan construir y reconstruir los conceptos y contenidos filosóficos 
(...) Una propuesta didáctica que reconozca el contacto con diversos discursos, 
a partir del recurso al texto filosófico académico, al ensayo, al texto literario, a la 
proyección de una película o a la lectura de textos e imágenes provenientes de los 
medios de comunicación. (Diseño Curricular, ME, 2015, p. 157)

Confluyen, entonces, el encuentro entre personas (mediado por recursos va-
rios) y las nuevas tecnologías, con sus novedosos formatos escriturales. Histórica-
mente, la filosofía se ha ocupado de llevar adelante esta suerte de metodología y 
ofrecer las herramientas para enseñar a intercambiar con pares, autores/autoras y 
textos. 

Sin lugar a dudas, la Filosofía con niños/niñas ha sido la corriente que más 
se ha abocado a la cuestión metodológica. Las razones son obvias: por un lado, por-
que intercambia con no-filósofos/no-filósofas, y por el otro, fundamentalmente, por-
que esos otros/otras son niños/niñas. Al interesarse por la transmisión desde tan 
temprana edad (3 años), acceder al canon para su aprendizaje, tal como se nos ha 
legado, es imposible; por esta razón, el énfasis ya no recae en la interpretación y el 
comentario de textos escritos de autores consagrados/autoras consagradas. La Fi-
losofía con niños/niñas constantemente traduce para alguien que no habla el idioma 
de la filosofía y, en esta traducción, la palabra oral cobra relieve, sin desprenderse 
del texto escrito: en resumidas cuentas, dialogar sobre lo que se lee/mira/narra es la 
consigna de cada sesión de un aula que se transforma en comunidad de indagación. 
Sin embargo, podemos pensar que todo espacio de enseñanza y aprendizaje de la 
filosofía (independientemente de las especificidades del sujeto de aprendizaje) ame-
rita igualmente una reflexión metodológica de este tipo.

Además del aprendizaje por repetición de experiencias, contamos con otras 
opciones, tales como hacer preguntas, dar razones, identificar supuestos, poner ejem-
plos y refutar con contraejemplos, animarnos a hipotetizar con el "si...entonces...", 
todo en un clima amigable y entusiasta de participación. La ronda y la circulación 
de un objeto que otorga la palabra a quien lo tiene (puede reemplazarse por la mano 



11

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

levantada) constituyen casi un ritual que se inicia con la presentación de un texto, 
obra de arte, situación. Habría que agregar que tanto la conversación como el diálogo 
tienen su cuota de improvisación, pero no como la de quien se precipita o trabaja con 
descuido, sino como la del músico o la bailarina que se prepara para la improvisación, 
actualizando las técnicas adquiridas. Hay algo que ocurre en el encuentro –lo peor o 
lo mejor–, algo que nos frustra o nos devuelve el entusiasmo, que no podemos con-
trolar previamente, aunque sí anticipar y prepararnos. Puede que esto nos salga muy 
bien o no tanto, dependerá de la experticia para componer e inventar escenas en el 
aula sin renunciar al formato establecido. 

En este apartado proponemos algunos ejes que nos parecen especialmente 
fértiles para problematizar esta reflexión metodológica: ¿cómo concebimos la filoso-
fía?, ¿cómo nos posicionamos frente a ella?, ¿qué sentido le damos a su enseñanza 
en el Nivel Superior?

La autorización de nuestra voz 

La filosofía, por contar con una larga historia, se ha visto atravesada y afecta-
da por las diferentes configuraciones y reconfiguraciones epistémicas que han ten-
sionado la producción de discursos en Occidente. Lejos estamos hoy del horizonte 
pre-disciplinar de los antiguos sabios, que autorizaban su pensamiento del mismo 
modo y con los mismos mecanismos que utilizaban para hablar de la inmortalidad 
del alma, el movimiento de los cuerpos celestes o los imperativos éticos del buen ciu-
dadano. Hay cierto consenso entre los/las especialistas en el tema para afirmar que 
tampoco nos encontramos dentro de la episteme decimonónica que se empecinaba 
en distribuir objetos específicos de conocimiento para disciplinas de saber, netamen-
te distinguibles entre sí, en función de una metodología y características propias de 
fenómenos cualitativamente diferentes para cada una. No estamos pues en el hori-
zonte pre-disciplinar de los antiguos pensadores, pero tampoco en la episteme disci-
plinar y disciplinaria del siglo XIX, es por eso que autores como Jessop y Sum (2001) 
caracterizan esta época del saber como inter e incluso post disciplinaria. La idea 
detrás del diagnóstico indica que la construcción de conocimiento ya no tiene por 
condición epistemológica una trayectoria formativa especializada y dividida en dis-
ciplinas discretas y cerradas. Se trata, entonces, de una posibilidad que se abre ante 
nosotros/nosotras. Aunque las instituciones cambien lentamente, y todavía los me-
canismos de acreditación sigan ordenados por la episteme disciplinar del siglo XIX, la 
construcción de conocimiento, y especialmente los vínculos pedagógicos necesarios 
para esa elaboración, admiten hoy una variedad de trayectorias y una multiplicidad 
de hitos disciplinarios en cada una de ellas. De cara a las problemáticas filosóficas 



ProFoDI·MC

12 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

y educativas, esta nueva configuración autoriza nuestra voz y nuestra reflexión sin 
necesidad de una acreditación institucional específica sobre dichos temas, sin más 
que la curiosidad y la rigurosidad en la reflexión y el análisis que, desde la vieja defi-
nición aristotélica, viene caracterizando a la filosofía: la capacidad de sorprenderse y 
maravillarse frente a lo problemático y lo desconocido.

Hay otros aspectos de esta transformación epistémica que nos afecta y nos 
invita a repensar cómo nos vinculamos con el discurso filosófico como formadores/
formadoras de docentes. Por un lado, la ruptura con la idea objetivista de la interpre-
tación, transformada por la densa elaboración de la tradición hermenéutica durante 
el siglo pasado, de la mano de autores como Heidegger y Gadamer, Nietzsche y Fou-
cault. Hoy sabemos que toda interpretación es una construcción, una invención y no 
un reflejo transparente del texto que leemos. Esa constatación nos autoriza, como 
propone Foucault (1980), a despreocuparnos de los pruritos filológicos y animarnos a 
usar a aquellos materiales, textos y voces de autores/autoras que nos hacen pensar. 

Por otro lado, cabe considerar una transformación epistémica de mayor en-
vergadura, que afecta no sólo a la filosofía, sino a las ciencias sociales en general. 
Se trata del rechazo al privilegio del punto de vista externo, universal, estructural y 
objetivista, en favor de la comprensión de la práctica situada y subjetiva, que algunos 
autores/algunas autoras han referido como un giro práctico o contextual (Stchatzky 
y Knorr, 2001). Para esta corriente, la experiencia situada de los actores sociales, en 
sus contextos habituales de acción y comunicación, es el verdadero punto de vista 
privilegiado para analizar y comprender las prácticas y los significados que en ellas 
se ponen en juego. Es decir que, con los criterios epistemológicos contemporáneos, 
no hace falta más que habitar un aula y tener una experiencia de educar en Filosofía 
y Educación para hablar autorizadamente al respecto.

Es por ello que entendemos que la diversidad de trayectorias formativas de 
los/las docentes de cada espacio curricular en el Nivel Superior no constituye un obs-
táculo epistemológico, sino una potencialidad que podemos y debemos aprovechar. 
Se trata de darle autoridad no sólo a la voz de especialistas autorizados/autorizadas 
por acreditaciones académicas, sino también y principalmente a quienes, por ocupar-
nos de esa práctica y habitar ese contexto que es la enseñanza y el aprendizaje de la 
filosofía, poseemos un saber y una experiencia válidos.



 

13

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Nuestras marcas e intervenciones. Posicionar nuestra 
subjetividad en el discurso

En su pantorrilla, Adriana –autora de la versión original que este texto reedita– 
lleva tatuada una carta del siglo XVIII que tiene como diseño a Sócrates escribiendo 
(quien, como se sabe, nunca escribió) y a Platón ordenando que lo haga (así se infiere 
del gesto señalador de su dedo índice). Esta imagen cobró relevancia después de 
que Jacques Derrida la usara como inspiración para escribir un libro en el que echa a 
rodar la idea de una tarjeta postal sin enunciador/enunciadora ni destinatario/desti-
nataria. Nos cuenta Adriana: 

"Elijo esta marca porque, como Platón a Sócrates, le hice escribir a los auto-
res/las autoras que me acompañaron lo que dijeron y, seguramente, lo que no, pues 
mi propia intervención ha provocado más de un desvío respecto a la originalidad 

textual. Si hubo calco, salió torcido. Con 
esto quiero decir que usamos a quienes 
amamos –nuestros maestros/nuestras 
maestras o simplemente a quienes es-
cribieron antes– para poder decir lo que 
nos interesa, nos afecta, nos conmueve 
en situaciones presentes y no sólo a fin 
de explicar o divulgar. Pienso también que 
lo mismo sucede con las múltiples aris-
tas que presentan las situaciones en las 
que nos involucramos, que nos mandan, 
como Platón a Sócrates, a seguir pensan-
do y escribiendo desde la diferencia que 
implica el encuentro con la actualidad 
y los conflictos que atraviesan nuestro 
tiempo y lugar, por minúsculo que sea.

También quiero decir que el Platón de la tarjeta replicada en mi pierna tiene 
un pie apoyado en un skate, mientras que en la antigua ilustración, no. Al rescatar la 
imagen que exhibe mi tatuaje, propongo que esta personalización sea una metáfora 
del ingreso de la primera persona en nuestros textos. En primer término, porque el 
dibujo, puesto en ese lugar, adquiere otros sentidos que tuercen el calco, a pesar de la 
descarada copia. También, porque evoca herencias hechas de otros/otras que no de- 

Fuente: Platón con Sócrates, Matthew Paris,1259. 
Biblioteca Digital Bodleian.



 

ProFoDI·MC

14 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

jan de hablarnos, aunque apenas las podamos identificar como rumores anónimos 
que se filtran, quebrando y reconstituyendo nuestra subjetividad. Para poder trans-
mitir aquello que me resulta importante, he retomado –en mis lecturas– a quienes 
elegí como aliados/aliadas, haciéndolos/haciéndolas cuerpo en la transformación 
imperceptible y esforzada del cotidiano. Además, comparto este microrrelato porque 
Immanuel Kant –a quien me animo a decir que todos llevamos tatuado imaginaria- 
mente como figura de la Modernidad– escribió alguna vez que la pedagogía ayuda, 
mediante la enseñanza de ejemplos, a elevar el juicio hacia la verdad y, a renglón 
seguido, comparó la educación con las ruedas de los carritos de bebé (Kant, 2009). 
Dicha equiparación podría colocar al aprendiz en el lugar de minusvalía, pues el roda- 
do del cochecito –como también las sillas de ruedas– ayudan a quien no puede solo. 
Entonces, la personalización precisamente desfigura el diseño original y sugiere un 
escritor impulsado por las ruedas del skate, capaz de remontar y volar por sí mismo, 
haciendo sus propias incursiones, asumiendo preocupaciones y riesgos, transitando 
a su modo la experiencia de ser docente".

La larga historia de lo que somos hoy. Apropiación y transmisión

Otro de los problemas metodológicos con los que nos enfrentamos a la hora 
de diseñar un abordaje para la enseñanza de Filosofía y Educación es qué hacer con 
un corpus esparcido a lo largo de toda la historia occidental, lo que implica no sólo 
un volumen inagotable de textos, sino también una serie de inquietudes, propuestas 
teóricas, y perspectivas valorativas y epistemológicas, que muchas veces resultan 
excesivamente lejanas respecto de nuestros objetivos en la formación docente. Para 
pensar la educación en sus crisis contemporáneas, nos preguntamos: ¿qué aportes 
podremos hallar en pensadores medievales que discutían si las palabras eran reales, 
en antiguos tratados de lógica elemental expresados en verso, en grandes disertacio-
nes sobre el futuro de la humanidad y la educación, escritos antes de la constitución 
de los sistemas educativos modernos? Frente a este múltiple interrogante, la res-
puesta sencilla pareciera ser "ninguno"; sin embargo, el problema se complejiza cuan-
do pensamos que la historia de la filosofía, en su conjunto, es un acervo cultural cuya 
única posibilidad de transmisión se ubica en los pocos espacios curriculares que la 
contienen. El problema parece entonces tomar la forma de una bifurcación: ¿trans-
mitimos la historia de la filosofía –porque somos los únicos/las únicas que podemos 
hacerlo–?, ¿o nos apropiamos de las problemáticas que nos parecen oportunas para 
la formación docente inicial –y nos desentendemos de la dudosa responsabilidad de 
transmitir algo cuyo valor no está claro–?



15

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Frente a esto, nuestra propuesta aquí es coincidente con la idea de muchos 
historiadores/muchas historiadoras: aquello que somos hoy, y por lo tanto esos pro-
blemas que son los nuestros, son el resultado de un desarrollo en la historia del pen-
samiento y las prácticas sociales, de esas historias. Cada práctica, cada idea, cada 
problema tiene su historia propia y específica, y lo que somos hoy es el resultado con-
tingente de cómo esas historias se han desarrollado entre sí. Por lo tanto, la historia 
puede ser para nosotros un taller para desarrollar el trabajo filosófico. Es desde los 
problemas del presente, nuestros problemas, que podemos reconstruir la historia de 
cómo hemos llegado hasta aquí. Cada uno de esos caminos tiene mucho para apor-
tar al análisis y la reflexión crítica de los problemas de la educación contemporánea: 
ya sea una historia del aula como espacio de la enseñanza y el aprendizaje, que nos 
llevaría hasta la Edad Media; o una historia de los vínculos pedagógicos, que podría 
comenzar con Sócrates y sus discípulos; o la historia de los problemas de la educa-
ción como función pública, que puede remontarnos a Kant.

La historia de la filosofía no es una sola y transmitirla como un bloque no 
constituye un imperativo moral de su enseñanza. Las historias de las relaciones entre 
filosofía y educación, a su vez, pueden resultar una herramienta muy útil para nues-
tro objetivo fundamental: el fortalecimiento del pensamiento reflexivo y la crítica de 
nuestro presente. 

Notas didácticas

	4 Consideramos que ninguna teoría, argumento ni posición teórica o 
metodológica debe ser enseñada únicamente por ser parte del cor-
pus canónico-filosófico.

	4 De modo inverso, consideramos que el valor filosófico de una teoría, 
argumento o posición teórica o metodológica no depende de su ins-
cripción nítida en el canon tradicional, sino de la construcción com-
pleja que supone nuestra propuesta de abordaje.

	4 Podemos sentirnos libres de atravesar las barreras disciplinares a la 
hora de diseñar propuestas de enseñanza en este espacio curricular. 
Para ello, los/las invitamos a considerar igualmente válidos los apor-
tes de la historia, las ciencias sociales y las ciencias de la educación.



ProFoDI·MC

16 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Materiales

	f Cerletti, A. (2008). La enseñanza de la filosofía como problema filo-
sófico. Libros del Zorzal.

	f Kohan, W. y Waksman, V. (Ed.). (2009). Filosofía para niños: discu-
siones y propuestas. Paidós. 

	f Larrosa, J. (2000). Dar a leer,dar a pensar. Quizá. Entre literatura y 
filosofía.  

	f Mirador Universitario. Universidad Nacional Autónoma de México 
(2023, 3 de marzo). El Rol de la Filosofía en la Enseñanza Univer-
sitaria. Temporada 6 [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=Bk-fqDkWzRs

	f Ripamonti, P. (2022). Filosofía en el nivel superior. Reflexiones en torno 
a una propuesta didáctica [ponencia]. Universidad Nacional de Cuyo.    
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/17694/23.ripamon-
ti-moreno-ponencia.docx.pdf

	f Vasconi, R. (2013). La enseñanza de la filosofía en el nivel supe-
rior [ponencia]. Jornadas Provinciales de Enseñanza de la filosofía, 
Universidad Nacional de Rosario.  https://ens35-sfe.infd.edu.ar/
aula/archivos/repositorio//250/454/3-VASCONI_RUBEN_LA_EN-
SEN_ANZA_DE_LA_FILOSOFIA_EN_EL_NIVEL_SUPERIOR.pdf

 Problemas de Filosofía y Educación en la formación 
docente inicial

Pensar la enseñanza de Filosofía y Educación en el Nivel Superior no implica 
problematizar únicamente la filosofía, sino también, y fundamentalmente, su relación 
con la educación. Proponemos aquí cuatro ejes para abordar ese vínculo y abrir el 
juego a diferentes maneras de conceptualizar y ensayar en nuestros espacios de 
enseñanza. Partimos de estos interrogantes: ¿cuál filosofía es la que vinculamos a la 
educación y cómo queremos establecer ese vínculo? ¿Cómo estamos pensando el 
ejercicio de la filosofía como práctica educativa?

https://www.youtube.com/watch?v=Bk-fqDkWzRs
https://www.youtube.com/watch?v=Bk-fqDkWzRs
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/17694/23.ripamonti-moreno-ponencia.docx.pdf
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/17694/23.ripamonti-moreno-ponencia.docx.pdf
https://ens35-sfe.infd.edu.ar/aula/archivos/repositorio//250/454/3-VASCONI_RUBEN_LA_ENSEN_ANZA_DE_LA_FILOSOFIA_EN_EL_NIVEL_SUPERIOR.pdf
https://ens35-sfe.infd.edu.ar/aula/archivos/repositorio//250/454/3-VASCONI_RUBEN_LA_ENSEN_ANZA_DE_LA_FILOSOFIA_EN_EL_NIVEL_SUPERIOR.pdf
https://ens35-sfe.infd.edu.ar/aula/archivos/repositorio//250/454/3-VASCONI_RUBEN_LA_ENSEN_ANZA_DE_LA_FILOSOFIA_EN_EL_NIVEL_SUPERIOR.pdf


17

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

De Sócrates a Kant: ¿qué lugar ocupa la filosofía en la escuela 
moderna?

En la formación docente, ha sido presentada y divulgada la figura de Sócrates 
como padre de la filosofía, como si le pudiéramos adjudicar ese rol solo a él. Sócrates 
inaugura una tradición de diálogo que se intenta recuperar conjuntamente con la acti-
tud crítica e inicia con una pregunta que se orienta hacia la búsqueda de definiciones 
conceptuales. No obstante, a pesar de que estas dimensiones aún están presentes 
a la hora de enseñar filosofía, habría que tener en cuenta que estamos lejos de la 
transmisión socrática y cínica en las calles de Atenas, de la voluptuosa Academia de 
Platón y de los peripatéticos del maestro Aristóteles. En todo caso, resulta más con-
veniente la referencia a Kant, no por sus doctrinas, sino por su larga y dedicada tarea 
docente en una institución estatal, que ya por entonces se configuraba moderna. No 
se trata de cambiar una figura ejemplar por otra, sino de traer a escena las diferen-
cias, para continuar subrayando nuestra posición de filósofos/filósofas docentes en 
el aula, enseñando en un instituto de formación. Es en este momento, contempo-
ráneo a la Revolución Francesa, cuando el filósofo adquiere el estatus de profesor 
funcionario público, condición política que está vigente hasta nuestra actualidad y 
pone de relieve la tensión entre filosofía y Estado. En este enclave, importa asumir-
nos como profesores funcionarios públicos en tanto es el Estado quien nos autoriza 
(por los procedimientos de designación) a ocupar el lugar de docentes. Hablamos de 
tensión (no de separación o herida) porque, por un lado, enseñamos bajo la regula-
ción estatal: además de un currículum que respetar, tenemos un salario y régimen la-
boral que implica presentar programas, cumplir horarios, realizar evaluaciones, llenar 
planillas, por citar lo más habitual. Pero, al mismo tiempo, ya lo había dicho el viejo 
Kant (2008), en tanto filósofos/filósofas disponemos de la autonomía suficiente para 
el ejercicio de la crítica, incluso al propio orden social y estatal vigente; así expresó 
textualmente esta tensión paradójica:

Uno de los más grandes problemas de la educación es cómo unir la sumisión bajo 
la coacción de las normas con la capacidad de servirse de su libertad (...) Debo 
habituar a mi alumno/a  a que soporte la coacción de su libertad; y, al mismo 
tiempo, debo guiarlo para que use bien su libertad. (pp. 47-48)

Proponemos la relación entre filosofía, educación y modernidad como un nudo 
problemático especialmente fértil para trabajar en este espacio curricular, no sola-
mente porque en la figura de Kant encontramos la mayoría de los rasgos históricos 
que caracterizan a la filosofía moderna, sino principalmente porque la educación pú-
blica es una empresa enteramente moderna. Desde los problemas contemporáneos, 
los/las invitamos a indagar, con sus grupos de estudiantes, esa época entre fines del 



ProFoDI·MC

18 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

siglo XVII y fines del XIX, en la que no sólo en Europa, sino también aquí, se definían y 
redefinían las relaciones entre conocimiento, educación y política. Esta propuesta no 
puede más que enriquecerse expandiendo los límites de nuestros recursos más allá 
de la filosofía stricto sensu, e incluyendo en estas búsquedas pensadores como Dur-
kheim y el mismo Sarmiento, y algunos de los numerosos estudios desde la historia 
de la educación y del pensamiento que han trabajado este tema (desde los aportes 
ya clásicos de Caruso y Dussel, pasando por Pineau y otros).

Una pregunta crucial: ¿para qué sirve la filosofía?

El filósofo argentino Arturo Andrés Roig (1981), destacado exponente del pen-
samiento latinoamericano, afirma que la filosofía es un saber particular no sólo por 
su objeto, sino por el sujeto del filosofar, razón por la que no puede neutralizarse ante 
las luchas sociales, sean estas de clase, raza, nación o cultura. Consecuentemente, el 
pensamiento abstracto y desinteresado, a base de puras categorías lógicas, no exis-
te. Como docentes, operamos siempre una influencia activa, cualquiera que ella sea, 
en la realidad exterior. Roig enuncia lo que llama a priori antropológico: a priori porque 
es una condición para la experiencia (docente) y antropológico porque es vital en tan-
to permite que existamos (como tales). Este a priori antropológico se define como un 
“querernos a nosotros mismos como valiosos". A su vez, afirmarnos como valiosos/
valiosas, conlleva inmediatamente a esta otra afirmación: "considerarse valioso es 
conocerse a sí mismo"(Roig, 1981, p. 11). Es decir, reconocernos inmersos/inmersas 
en la docencia y considerar esta pertenencia como un primer paso para valorar el 
conocer, interpretar e interpelar nuestro aquí y ahora, construyendo afirmaciones y 
narrativas sobre la realidad circundante (Barrionuevo, 2010; 2012). Al mismo tiempo, 
los saberes construidos tienen una orientación práctica, en tanto permiten configurar 
pautas de acción en proyectos futuros. 

Es necesario aclarar que este sujeto del filosofar no es un sujeto singular sino 
plural, no un yo, sino un nosotros/nosotras que deriva de una experiencia elaborada 
y recibida socialmente, desde nuestra propia inserción en un contexto social, en una 
tradición, en una nación, en una comunidad. Se postula al sujeto como una inter-
subjetividad, un vínculo de vínculos, capaz de narrar y poner en escena la historia. El 
nosotros/nosotras es un deíctico, es decir que pertenece a una clase de palabra cuyo 
sentido varía con la situación, por lo tanto, revela el lugar parcial y diverso desde el 
cual se postula una identidad. Entonces, la unidad que enuncia siempre encuentra su 
punto de partida en la diversidad. La cuestión en torno al nosotros/nosotras es ver 
en cada situación cómo se arma, cómo se perfila la posibilidad de ser, de construir la 
propia estructura, de considerar que nuestra pertenencia a ese grupo es necesaria, 
como lo es conocer y proyectar.



19

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Desde otra tradición, pero en la misma línea, Sara Ahmed (2018), actual filóso-
fa feminista, trae la idea de "conceptos sudorosos": las ideas no se encuentran en las 
personas, como si su existencia fuese independiente de aquellos que las especulan, 
las batallan, las hablan, las actúan. Este planteo coloca en un lugar preponderante la 
necesidad de construir teoría y, al mismo tiempo, de intervenir en las instituciones, de 
modo tal que las experiencias difíciles de quienes las habitan sean incorporadas para 
producir conocimiento. Se opera así un desplazamiento de la pedagogía como dis-
curso y práctica discursiva ficcional o real hacia el quehacer pedagógico, sobre todo 
como construcción de escenas en que los cuerpos se aproximan, se alejan, conviven, 
producen en el encuentro, aquí y ahora.

Un concepto sudoroso puede salir de una experiencia corporal que es difícil. La 
tarea es quedarse con la dificultad, seguir explorando y exponiendo esta dificultad. 
Puede que sea necesario no eliminar el esfuerzo o la labor de escritura (...) La 
experiencia práctica de enfrentarse a un mundo o la experiencia práctica de 
intentar transformar un mundo, también producen conceptos sudorosos. (Ahmed, 
2018, p. 29)

Debate y conversación: de la polémica a la cooperación

El debate, como el mismo término lo indica, tiene raíz en batir que es golpear, 
porque supone un enfrentamiento de verdades, opiniones o creencias. En este mis-
mo sentido, encontramos que el diccionario coloca como sinónimo de "debate" a 
"polémica", palabra derivada de pólemos, que en griego refiere al dios de la guerra. La 
polis griega –lugar que señala el origen de la filosofía– asume en su significación lo 
público y lo común, pero también la idea de conflicto y confrontación discursiva. En 
educación siempre hacemos debates en las aulas, sobre todo a partir de la apertura 
democrática; diferente a lo que ocurre en la coyuntura histórica, en la que el autorita-
rismo, reacio a la discusión discursiva, se enfrenta con palabras e ideas que provie-
nen del ejercicio de las libertades individuales.

Las verdades filosóficas son valoradas como cualquier otro contenido y, como 
tales, hay que someterlas a criterios de validez epistémica. El lazo entre filosofía (teo-
ría) y filosofar (práctica) excluye abocarse a los contenidos filosóficos meramente 
como datos históricos, pues el enfoque en la enseñanza prioriza la validez de los sis-
temas del pasado al someterlos a criterios metodológicos. La falsación de hipótesis 
exigida a las ciencias se traslada a todo discurso que tenga pretensión de verdad. Así, 
se plantea la necesidad de someterlas a prueba, para evaluar la resistencia de estas 
convicciones –que siempre han de adoptar forma de conjeturas–. Ningún conteni-
do puede ser censurado apelando a la ideología, antes bien, esta debe ser capaz de 
sobrevivir a la crítica que exige la fundamentación racional. Es este procedimiento 



ProFoDI·MC

20 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

lo que va a diferenciar la actitud crítica del dogmatismo, que se resiste a la prueba 
racional anteponiendo su verdad sin fundamentos revisables.

Actualmente, en un país que ya lleva cuarenta años de vida democrática, cada 
vez más se prefiere la conversación y el diálogo que, sin necesidad de enfrentamien-
tos, permite el intercambio de ideas en un plano de horizontalidad amigable, de buen 
trato. Es interesante observar también que durante la pandemia han proliferado los 
conversatorios y no así los debates. Tal situación puede explicarse porque en un con-
texto tan difícil como el generado oportunamente por las medidas preventivas de 
aislamiento y distanciamiento social de los cuerpos, estos –desde el enfrentamiento 
de posiciones– hubieran provocado un clima más tenso e incluso hostil. Además, los 
conversatorios crean condiciones de cooperación y colaboración en la construcción 
del conocimiento. Asimismo, mientras el debate exacerba la importancia de los per-
sonajes más destacados en la jerarquía de poder, la conversación adiciona voces, 
ampliando la participación, sin priorizar los lugares que se ocupen.

Desde la perspectiva de género, se sostiene una mirada crítica respecto al 
modelo de debate asociado a la ciudadanía que tiene sus orígenes en la polis griega. 
En clave feminista, podemos hablar de ficción de ciudadanía, dado que se postula un 
sujeto político abstracto, casi reducido a la intelectualidad, y uno en particular: varo-
nes adultos, libres y propietarios. Por otra parte, dichos sujetos pueden dedicarse a 
las actividades filosóficas, ya que pueden prescindir de la laboriosa producción de 
los bienes materiales que se necesitan para la subsistencia. El problema es que es-
tos bienes están destinados a un espacio que no se considera político, habitado por 
no-ciudadanos: mujeres y esclavos son quienes sostienen la polis con sus tareas im-
prescindibles para cuidar la vida. Lejos de ser reconocido como imprescindible, este 
trabajo es invisibilizado al ser circunscrito al ámbito del mundo privado. Así, podemos 
afirmar que el debate se inscribe en una tradición dualista y se configura, en pers-
pectiva platónica, separando la verdad de la doxa, la razón de los cuerpos, las ideas 
de la materialidad. Estos binomios jerarquizantes instalan un filtro en el acceso a la 
palabra a partir de la exigencia de precisión argumentativa, en la que prima la lógica 
analítica, entre las destrezas intelectuales de los ciudadanos/las ciudadanas.

El feminismo detiene la mirada en quienes habitan el mundo de la opinión, 
poniendo de relieve las corporalidades y los afectos en el lazo que se establece entre 
quien dice y lo que se dice. A diferencia del hacer de los sofistas, que elaboraban dis-
cursos a quien lo pidiera, necesitara y pagara –tomando distancia del contenido, es 
decir, otorgándole un valor instrumental–, la conversación da lugar a un decir franco, 
que se orienta hacia la búsqueda entre iguales, cuyo origen se encuentra más en 
las pasiones que en las ideas claras. La empatía hace posible la conversación, que 
es sensible al balbuceo, al pensar en voz alta, al "probar cómo nos sale" y, por esto 



21

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

mismo, ha sido descalificada ante las destrezas argumentales que la oratoria del de-
bate requiere. Por otra parte, al primar la horizontalidad, la conversación corre menos 
riesgo de entrar en el juego argumental de quién pierde y quién gana, debilitando el 
espíritu de competencia para dar lugar a la amistad.

Notas didácticas

Proponemos trabajar con el eje transversal Modernidad como una manera es-
pecialmente fértil de abordar las múltiples relaciones entre filosofía y educación, ya 
que permite entrecruzar diferentes problemáticas:

	4 La transformación del conocimiento que supone la emergencia de la filo-
sofía moderna, así como de las relaciones entre el pensamiento individual 
(el nuevo filósofo libre) y las instituciones del saber (la universidad escolás-
tica).

	4 La conformación de un proyecto social y político europeo de aplicación 
mundial: el proyecto civilizatorio o modernizador. En el marco de este eje, 
es posible problematizar conceptos como eurocentrismo, imperialismo, 
colonialismo, sistema mundo, etc.

	4 La constitución de los sistemas educativos como elemento central en el 
optimismo pedagógico ilustrado. Este abordaje puede posibilitar la discu-
sión del proyecto educativo moderno y un balance de sus resultados.

Proponemos darle centralidad a los problemas educativos contextuales y si-
tuados, a partir de nuestros diagnósticos, pero también, y sobre todo, a partir del 
intercambio con los/las estudiantes:

	4 Identificar problemáticas relevantes en función de los contextos locales.

	4 Dialogar y negociar, con los grupos, las distintas modalidades de trabajo y 
los posibles ejes de contenidos a abordar.

Materiales

	4 Para pensar la negociación de contenidos, y su construcción contex-
tual y colaborativa, recomendamos analizar el siguiente artículo breve:

	f Pascual Baños, C. (2002). La pedagogía crítica en la formación 
del profesorado de educación física, sobre todo una pedagogía 
ética. Revista interuniversitaria de la formación del profesorado, 
43, 125-135. https://www.redalyc.org/pdf/274/27404311.pdf

https://www.redalyc.org/pdf/274/27404311.pdf


ProFoDI·MC

22 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

	4 Para abordar las múltiples relaciones entre la Modernidad como pro-
yecto filosófico fundante de los sistemas educativos, sugerimos algu-
nos materiales del ámbito de la historia de la educación, tales como:

	f Caruso, M. y Dussel, I. (1998). Modernidad y escuela, los restos 
de un naufragio. En De Sarmiento a Los Simpsons: cinco con-
ceptos para pensar la educación contemporánea (pp. 89-102). 
Kapelusz.

	f Educación y Filosofía. UNQ (2021, 11 de agosto). ¿Por qué 
triunfó la escuela? Pablo Pineau. [Video]. YouTube. https://www.
youtube.com/watch?v=54rDw8tk4M4

	f Solodkow, D. (2005). Racismo y Nación: Conflictos y (des)ar-
monías identitarias en el proyecto nacional sarmientino. Revis-
ta Decimonónica. Revista de producción cultural hispánica deci-
monónica, 2(1), 95-121.

 La filosofía en la modalidad combinada

La implementación de la modalidad combinada en el Nivel Superior, en la pro-
vincia de Córdoba, supuso un desafío para todos los actores de este campo educativo, 
quienes nos vimos interpelados/interpeladas a repensar nuestras prácticas educati-
vas en todos los espacios curriculares. Sin embargo, por razones que hemos venido 
comentando, relacionadas con su variedad de tradiciones y con el enraizamiento, o 
incluso la honorabilidad que la mera antigüedad aparenta conceder a ciertas prácti-
cas, pareciera que la enseñanza de la filosofía se ve especialmente desafiada en esta 
modalidad híbrida, al vincularse con objetos, procedimientos y formas de relación 
que resultaban impensables (cuando no imposibles) para una parte no despreciable 
de los autores/las autoras que componen este corpus teórico. 

Textualidad y virtualidad: la importancia de lo breve

Si bien Santo Tomás escribió un tratado, los fieles aprendieron catecismo con 
los breviarios. Dejando de lado que se trataba de una suma teológica, la referencia es 
importante para tener en cuenta que los textos reducidos acompañaron el desarrollo 
y la transmisión del pensamiento desde siempre. En el presente, ya instaladas en el 
siglo XXI, las tecnologías instituyen, en su propagación, otras formas de escritura que 
se caracterizan por ser cortas, veloces y breves. En esta nueva modalidad combinada 
que fuimos habitando, nos encontramos con mensajes y audios de WhatsApp, con 

https://www.youtube.com/watch?v=54rDw8tk4M4
https://www.youtube.com/watch?v=54rDw8tk4M4


23

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

podcast, posteos y videos en Facebook e Instagram, Tik-Tok, y seguramente alguna 
que otra aplicación o programa de las redes sociales, conexiones audiovisuales si-
multáneas y herramientas educativas que nos ofrece Internet, además de la platafor-
ma del aula virtual que brinda la institución en la que trabajamos. 

Así, la filosofía se traslada a la web, pues allí encontramos su versión manual 
o para principiantes, pero también entrevistas, diccionarios, la enciclopedia wiki y un 
gran material filosófico de fácil acceso. En todos los sitios se ofrecen textualidades 
breves, lo cual significa un gran desafío para una herencia que se transmite en textos 
largos –a pesar de breviarios y aforismos usados en la filosofía desde antaño, entre 
los que podríamos citar a los enciclopédicos manuales que pretenden dar cuenta de 
una vasta historia–.

En los años 80, con la invención del videoclip, la posmodernidad queda inau-
gurada y la vanguardia filosófica se divide entre apocalípticos e integrados, según 
adhieran o no a la muerte de la filosofía y del sujeto, y al fin de los grandes relatos. 
El mundo fragmentado y efímero de la era de la imagen se puede percibir en algu-
nas compilaciones de artículos y papers. Lo mismo ocurre con la aparición de las 
fotocopias, que además de abaratar costos y facilitar el acceso a bibliografía difícil 
de conseguir, permiten recortar y armar un compendio a gusto y medida del/de la 
docente. Incluso los manuales se rehacen conforme a esta nueva modalidad, y el lla-
mado boom editorial ofrece atractivas propuestas que incluyen actividades, menos 
textos, más imágenes y convocan a la cooperación del lector/de la lectora, en todos 
los casos, evitando la caída del/de la estudiante en el aburrimiento que provocan las 
densas y demoradas elucubraciones filosóficas. Un modo de lograrlo fue acompañar 
la renovación curricular con un enfoque centrado en problemas y argumentos, antes 
que considerar una historia total en la que se destacan grandes pensadores/pensa-
doras.

"Atajos", dice Zygmunt Bauman (2008), y lo son, si consideramos que ese 
tiempo que supone la escritura y lectura de los textos filosóficos cambió, porque los 
ritmos se aceleran y se fragmentan. Sin embargo, la palabra atajo tiene cierta conno-
tación negativa si entendemos que se trata de tomar el camino más corto. Desde Ca-
perucita Roja, quedó instituido que este camino acaba siendo peligroso. Pero no es 
realmente así, si pensamos que la precisión y la síntesis son dos operaciones difíciles 
de lograr, por ejemplo: hacer de una tesis de sesenta páginas una comunicación de 
ocho, implica un esfuerzo que no consiste sólo en resumir, sino que supone priorizar 
problemas, información, razonamientos que conllevan incluso pensamientos previos, 
donde se puede decir que ya comienza la escritura. En el inmenso volumen de infor-
mación que circula en la web, presentar un breviario lo suficientemente interpelante, 
que quede grabado en la memoria –a pesar del ya instantáneo de estos tiempos– y 



ProFoDI·MC

24 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

que resuma, además, el sentido filosófico, es una tarea, cuanto menos, complicada. 
Más aún si consideramos que es preciso reinventar nuestros modos de leer, escribir y 
hablar, de lo cual se deduce que hay que aprender a decir otra vez. Las situaciones de 
aprendizaje son constantes y cada vez cobra más relevancia la afirmación que indica 
que no existen los nativos digitales: las nuevas generaciones,  igual que nosotros/
nosotras docentes, aprendemos por ensayo y error, haciendo circular información, 
colectivamente. 

Carlos Scolari presenta el concepto de Cultura snack (2020) para dar cuenta 
de que hoy asistimos a textualidades breves. La comparación es con la dieta, pues 
se trata de algo que es poco, pero nutritivo, una combinación que impacta en la me-
jora de nuestra existencia (ampliamos el sentido de la asociación sumando el con-
cepto de delgadez, ya que etimológicamente dieta –del griego– refiere a régimen 
de vida). Sin embargo, los microtextos nos acompañan desde hace tiempo; cuando 
realizamos evaluaciones, por ejemplo, lo que ocurre, dice Scolari, es que no se hacen 
públicas ni se archivan. Lo mismo sucede en el aula. Si hacemos memoria, segura-
mente podemos reconocer esos bocadillos (dicho en criollo) que solemos introducir 
en nuestras clases; resultan atractivos, rápidos, a veces impredecibles y/o improvisa-
dos, y con una carga de sentido que hemos ido construyendo desde nuestra propia 
experiencia como estudiosos/estudiosas de filosofía y, también, a lo largo del trabajo 
con estudiantes. Prestar atención a estos bocadillos, registrarlos y usarlos sin desca-
lificación, quizás pueda constituirse en una oportunidad. En este sentido, los recursos 
tecnológicos de los que disponemos no solamente pueden aprovecharse, sino que 
requieren de escritos mínimos que, por otra parte, nos acercan al modo en que circula 
el conocimiento y la crítica en esta coyuntura epocal. En esa brevedad, en más de una 
ocasión, hay  margen para que, en la interpelación, quien lee, coopere en la construc-
ción del sentido expuesto (por ejemplo, los memes).

"Pensar con imágenes". La elección de fuentes y materiales 
didácticos más allá (o más acá) del mundo de las palabras

No sólo la textualidad escrita se ha transformado, sino que la centralidad que 
el texto y la lectura habían adquirido desde la invención de la imprenta ha ido cedien-
do su lugar privilegiado a la imagen. Numerosos pensadores/numerosas pensado-
ras e investigadores/investigadoras en ciencias sociales han analizado las diferen-
tes aristas de esta transformación, que comenzó previamente (con el cine y con la 
televisión), pero que parece haber llegado a un punto de inflexión con la era digital.  
Para bien o para mal, vivimos hoy en una sociedad organizada en torno a imágenes. 
Algunos investigadores/algunas investigadoras han llegado a afirmar que la entera 



25

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

trama de la organización de la producción se ve afectada por esto, y denominan a 
esta etapa de nuestra sociedad como "capitalismo escópico" (Illouz, 2020).

Desde el  tradicionalismo filosófico, esta pérdida de centralidad de la palabra 
escrita causa muchas veces indignación, y otras, pánico. Al fin y al cabo, por un fenó-
meno generacional, la gran mayoría de los/las docentes de Nivel Superior fuimos for-
mados/formadas dentro de una comprensión del mundo social que todavía le daba 
centralidad a la escritura y la lectura (y al objeto que las cifraba, el libro) como activi-
dades básicas, necesarias e indispensables, tanto para la enseñanza y el aprendizaje, 
como para la propia actividad de pensar. Como contrapartida, nos vamos encontran-
do con nuevas generaciones de estudiantes que crecieron en esta cultura centrada 
en la imagen y en lo audiovisual; que conocen muchos memes, pero ningún chiste; 
que buscan información antes en Youtube que en Wikipedia; que no interrogan al 
omnisciente Google con preguntas escritas, sino con imágenes desde Google Lens.

En este punto, frente al devenir de la cultura, nuestra propuesta consiste en no 
darnos el lujo de la estéril indignación. Sin renunciar a la importancia de formar para 
desarrollar capacidades fundamentales como la lectura y la escritura, resulta tam-
bién crucial intentar dialogar con las nuevas culturas y subjetividades, lo que implica, 
según Deleuze, "pensar con imágenes". La apuesta filosófica consiste, entonces, en 
no identificar al pensamiento con la pura palabra ni sólo con la imagen. Quizás el 
desafío apunte a instaurar entre ellas una dialéctica, un ida y vuelta entre lo que se 
ve y lo que se dice o se lee, y que esta modalidad potencie las estrategias de ense-
ñanza. El punto de partida en ese diálogo no tiene por qué estar determinado a priori: 
podemos ver una imagen o un video y discutir a partir de este disparador, como lo 
hacemos habitualmente respecto de un texto escrito, pero también es posible pensar 
la incorporación de imágenes como corolario de una discusión o un debate. Afor-
tunadamente, las plataformas digitales en las que trabajamos son un soporte muy 
adecuado para instaurar ese ida y vuelta.

Es posible que, desde hace ya algún tiempo, muchos formadores/formadoras 
de docentes hubiéramos advertido la centralidad y la potencia de la imagen, pero 
esta se nos presentaba como un arte en el que no teníamos oficio. Veíamos aulas 
virtuales pobladas de elementos visuales que parecían ser un parque maravilloso, 
pero irreproducible para quienes no somos siquiera capaces de cuidar un potus. El 
avance de las tecnologías está también condicionado por esa nueva centralidad de 
la imagen y, por lo tanto, ya no hace falta ser especialista en el tema para manipular 
e incluso crear, desde cero, imágenes tan atractivas y potentes como las que nuestra 
imaginación educativa muchas veces requiere. En este sentido, en relación con las 
imágenes, la irrupción de la inteligencia artificial nos brinda una herramienta sorpren-
dente, ya que permite imaginarlas sin saber producirlas técnicamente.



ProFoDI·MC

26 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Filosofía usable: adentro y afuera

Con inspiración en Gilles Deleuze, echamos a rodar aquí la hipótesis de que 
los conceptos e ideas no preexisten a la práctica –como si pudieran conocerse por sí 
mismos para ser aplicados–, ni son una producción estrictamente racional o cogniti-
va. Las ideas arrastran huellas de afectividad, nacen y se mueven en el espacio y en el 
tiempo, impulsadas por rabias, esperanzas, contradicciones, así como por estudios e 
investigaciones de carácter intelectual, que recuperan y ponen en valor experiencias 
y saberes en forma analítica. No se trata, entonces, de una comprensión solamente 
cognitiva, sino de lo que un concepto puede, inspira, provoca, moviliza, instaurando 
nuevas maneras de ver, oír, pensar y hacer, lo que configura distintos modos de vida 
posibles.

Un concepto, según la tradición lógica y filosófica, se define por la caracterís-
tica de la cosa a la que representa; por ejemplo: el concepto escuela define las notas 
esenciales de esa cosa que llamamos escuela, es decir, lo que hace que una escuela 
sea eso y no otra cosa. Sin negar que así sea, se puede adoptar además la idea de 
que un concepto se define por el territorio que habita. Si retomamos el ejemplo de 
escuela, conocemos más de esa institución por los modos en que los sujetos la habi-
tan, que por la definición preestablecida. Como puede advertirse, en esta diferencia el 
acento recae en la pregunta por las escenas en las que el concepto se mueve: dónde, 
cuándo, cómo, quiénes.

Deleuze ve un sistema de creación conceptual en cada filósofo/filósofa, pero 
se trata de una materia que si bien es original, usa obras de otros/otras y las hace 
propias. En este sentido, resulta imposible reducir la producción filosófica al comen-
tario y a la interpretación. Para Deleuze lo que importa es que se haya podido acu-
ñar un concepto que funcione y no se desvanezca cuando se piense en y con él, un 
concepto que produzca un efecto en el cuerpo o donde tenga que producirse. Lo que 
hace a la creación del concepto es el planteo del problema y la búsqueda constante, 
inicialmente intuitiva, de problemas y atisbos de soluciones. 

Todo lo antes mencionado decanta en lo que el filósofo francés ha referido 
como Pop Filosofía. El nombre retrata el encuentro entre concepto y sensación, en 
el que la filosofía se dirige a los no-filósofos/no-filósofas, mediante su comprensión 
no-conceptual, afectiva e intuitiva. Porque una comprensión solamente conceptual, 
que reduce el concepto a la generalidad proposicional y a la estructura lógico-gra-
matical, hace que este pierda al disociarse de la sensación, de la dimensión afectiva. 
Cuando no se considera esta dimensión, el concepto aparece desprovisto de sentido 
y distanciado de la vida, corriendo el riesgo de reducirse a una información especiali-
zada, y constituyéndose, además, en un conocimiento poco interesante. En esta línea 



27

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

de pensamiento, filósofos/filósofas y no-filósofos/no-filósofas tendríamos derecho 
a plantear nuestros problemas, a buscar nuevas soluciones y promover afectos que 
aumenten la potencia de actuar. A su vez, investigar, preparar, aprender, enseñar son 
actividades inseparables que efectúan relaciones intrínsecas entre concepto y sen-
sación, inteligencia y emoción, pensamiento y sensibilidad.

Una buena manera de leer, hoy en día, sería tratar un libro de la misma manera 
que se escucha un disco, que se ve una película o un programa de televisión (...). 
Los conceptos son exactamente como los sonidos, los colores o las imágenes: 
intensidades que nos convienen o no, que pasan o no pasan. Pop-filosofía. 
(Deleuze y Parnet, 1980, p. 8)

Un libro de filosofía está conectado a un afuera, a lo que él no es, por ello, 
quienes escriben y enseñan, tendrían que prestar atención a las intensidades, a la 
preocupación por el afuera que irriga la escritura y la clase. En dos entrevistas rea-
lizadas a fines de los años 80, Deleuze (1992) afirma que un curso de filosofía es 
una especie de Sprechgesang, un canto hablado, una materia en movimiento que se 
aproxima a una presentación musical, a un concierto de rock. Es preciso preguntarse: 
¿qué modos de ser y de pensar son expresados por los conceptos?, ¿qué modos de 
vida resultan de estos?, ¿cómo los conceptos incorporan cuerpos y mentes?, ¿qué 
problema está siendo resuelto? Es imprescindible pensar también otros interrogan-
tes, como el que sigue: ¿qué conceptos habitan nuestros cuerpos, viven en las cosas 
y en nosotros/nosotras, como modos de pensar y de ser? En este sentido, importa la 
forma en la medida en que esa elección contribuye a la operación de conexión que se 
produce con el afuera. El curso –de Filosofía– como un canto hablado no se restringe 
a una exposición lógico-argumentativa, ni a una discusión o un debate de ideas. Es 
importante producir una materia en movimiento, que despierte en alguien un interés, 
que produzca sentido, genere una emoción, provoque un afecto. Este movimiento es 
propio de la filosofía del concepto y vale tanto para quien lee o recibe un texto, como 
para quien lo compone: “No hay pop-filosofía imaginable si no hay, en los autores de 
los libros, una preocupación por el afuera que irriga la escritura” (De Sutter, 2020, p. 
14).

Conectar con un afuera supone un concepto que es siempre una heterogenei-
dad de elementos en posible vinculación con otros, sin importar su lugar de anclaje, 
ya sea de la obra, de la época o de la historia de la filosofía. Con las combinaciones 
de los elementos heterogéneos del concepto, lo ya hecho por un filósofo/una filóso-
fa se repite en otro plano y, en esta repetición dislocada, el efecto es una diferencia 
novedosa. Este seleccionar, recortar y poner en otro plano, puede equipararse al co-
llage, procedimiento que consiste en hacer composiciones con materiales diferentes 
y diversos que, recortados y pegados sobre la tela, hacen nacer una nueva figura. Se 
trata de un trabajo selectivo que permite tomar lo que se quiere, lo que se pretende 



ProFoDI·MC

28 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

usar para tal o cual proyecto y, a la vez, desechar aquello que molesta o simplemente 
no interesa. No se equipara a una analogía ni a una metáfora, porque en el collage el 
recorte es tan literal como arrancar una hoja de un libro: “Para no cargar un número 
excesivo de libros, Deleuze no dudaba en arrancar las páginas que precisaba para 
su clase” (Dosse, Deleuze y Guattari, 2009, p. 462). Deleuze, al pie de la letra, cor-
ta y pega; hace pasar un filósofo/una filósofa por otro/otra, mezclando sus trazos 
diferenciales, cruzando sus novedades, haciendo que sean semejantes por medios 
desemejantes, para crear así su propia composición conceptual. Ya no hay una co-
rrespondencia estructural con el texto, porque aquello que allí encontramos depende 
de los focos que haya hecho un lector/una lectora en determinado problema, en las 
elecciones –raptos y recortes–, en los pliegues que pretenda desenvolver, de manera 
que el texto cobra una autonomía propia.

El rizoma, independientemente de su localización, es un sistema abierto que 
posibilita conexiones y creación de sentido. Ninguna entrada es privilegiada ni reve-
ladora de la significación última o principal de una obra, por lo que siempre está en 
proceso, como un collage que arma un nuevo mapa, un nuevo retrato mental para 
orientarse en los infinitos y rizomáticos pliegues del pensamiento. Esta conexión es 
una actividad indispensable, perpetua, y concibe al mundo como patchwork.

Una teoría es exactamente como una caja de herramientas. No tiene nada que 
ver con el significante. Es preciso que sirva, que funcione, y que funcione para otros/
otras, no sólo para uno mismo/una misma. Si no hay personas que se sirvan de ella, 
comenzando por quien la produce –que dejaría entonces de ser un teórico/una teó-
rica–, esto implicaría que la teoría no vale nada o que aún no llegó su momento. Se 
seleccionan textos y autores/autoras que tuvieron y tienen, aún en el presente, una 
impronta insoslayable en las corrientes pedagógicas, en los enfoques didácticos e 
incluso en la práctica docente; autores/autoras que son revisitados/revisitadas para 
la búsqueda de nuevas respuestas e interrogantes. Interesa particularmente poner a 
disposición de los/las estudiantes los conceptos inventados por filósofos/filósofas, 
para que sean utilizados, funcionen y se apliquen. El sentido de utilidad es prioritario, 
alejado del utilitarismo que exige respuestas eficaces y rápidas para las demandas 
del mercado; este resulta imprescindible para hacer mover y/o hacer funcionar los 
conceptos en un territorio diferente al que fueron creados. Así, se conmina, explora 
y explota a los sujetos pensantes, para que den cuenta de problemas actuales, y se 
los obliga a una sobrevida sólo posible gracias a quienes reciben y administran la 
herencia.



29

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Nuestro tiempo: entre el detenimiento y la velocidad

En varias oportunidades hemos hecho alusión a la novedad que estos temas 
traen a la asignatura, y nos gustaría explayarnos respecto de lo que implican en el 
marco de esta propuesta. Para este cometido, nos inspiramos en algunas deidades 
que aluden al tiempo de la mitología griega. 

Estamos, como cualquier programa de estudios, sujetos al tiempo cronológi-
co, a un contexto histórico y actual que nos remite a Cronos. Como se sabe, existe 
una línea que marca el presente, el futuro y un pasado que no volverá, pues se trata 
de un tiempo que devora hasta llegar a la muerte. Nos encontramos en un tiempo 
de aceleraciones pos-pandémicas, en el que nuestras vivencias se han vuelto más 
nítidas y quizás más desgastantes. También existe Kairós, que refiere al tiempo de la 
oportunidad, de lo que ocurre ahora. Se trata de un joven con un mechón de cabello 
muy largo en la frente, pero completamente calvo por detrás, a quien, cuando se pre-
senta, sólo se lo puede asir por ese único mechón. Kairós es el dios de la oportunidad 
que pasa rápidamente. Homologado por los romanos en la versión femenina conoci-
da como Fortuna, su nombre refiere al momento en que cambia nuestro destino, con 
la incertidumbre de lo que puede suceder. Desde este punto de vista, una propuesta 
es un ofrecimiento que puede tomarse o no, pero quien se decida a tomarla, no sabe, 
a ciencia cierta, qué puede llegar a ocurrir. La oportunidad se asemeja a una prome-
sa, es decir, a una palabra que dice sí –aunque está amenazada por un no– como una 
fianza para que acontezca lo mejor. No podemos garantizar que efectivamente haya 
aprendizaje, pero sí que cuando desarrollamos nuestras propuestas, favorecemos la 
ocasión, en las mejores condiciones posibles.

También distinguimos un tiempo de la intensidad, Aión, que marca una trans-
formación porque nos saca del lugar donde estamos instalados/instaladas. Hay 
quienes dicen que el verdadero aprendizaje sólo es posible cuando se produce un 
quiebre que no depende exclusivamente de los contenidos que puedan apropiarse, 
ya que esto implicaría una expropiación que orienta hacia otra parte y arrastra nues-
tras pasiones hacia algo nuevo. En cada uno de los lugares donde estamos y, espe-
cialmente, en las instituciones educativas, en una suerte de activismo del aula, con 
toda la burocratización del tiempo a la que tenemos que adaptarnos, quizás se abra 
la oportunidad de cambiar de rumbo y hacer de este mundo otro más igual, más jus-
to, más habitable.



ProFoDI·MC

30 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Notas didácticas

	4 Proponemos ampliar el registro de materiales didácticos por fuera del in-
sumo tradicional del estudio de la filosofía: el texto fuente. En este sentido, 
es posible explorar, como objetos disparadores de una teorización poste-
rior u objetos de análisis de una teorización previa, diferentes registros y 
posibilidades:

•	 Dramatizaciones audiovisuales: videos, películas, obras de teatro.

•	 Productos de la industria cultural: canciones, videoclips, videojuegos, 
memes, publicidades.

	4 Sugerimos experimentar con herramientas de producción de imágenes, 
presentaciones asistidas por inteligencia artificial (si bien muchas de ellas 
no son de acceso completamente gratuito, la mayoría ofrece versiones 
reducidas o pruebas temporales). Mencionamos algunas, pero al ser una 
tecnología muy reciente y en constante evolución, recomendamos actuali-
zar sus búsquedas en Internet:

•	 Imágenes: Bing Image Creator, Stable Diffusion, Simplified, MidJour-
ney, Canva, Leonardo AI, Instant Art, Craiyon, BlueWillow.

•	 Presentaciones: Tome, Slides Go, Google Slides, Slides AI, Beautiful AI, 
Simplified, Presentations AI, Chat GPT,  Wonderslide.

	4 Proponemos el desarrollo de actividades que impliquen la elaboración co-
laborativa de productos digitales: podcasts, wikis, padlets, etc.

Materiales

	f Dussel, I. (2020, 31 de julio). Potencialidades y límites de las tecno-
logías digitales. [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/wat-
ch?v=WOdlb- D8OW1Q.

	f Odetti, V. (2021, 17 de febrero). ¿Cómo integrar espacios virtua-
les y físicos en las propuestas de enseñanza? [Video]. YouTube.  
https://www.youtube.com/watch?v=fQNOBrR7WUU

https://www.youtube.com/watch?v=WOdlbD8OW1Q
https://www.youtube.com/watch?v=WOdlbD8OW1Q
https://www.youtube.com/watch?v=WOdlbD8OW1Q
https://www.youtube.com/watch?v=fQNOBrR7WUU


31

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

 Interdisciplina y transversalidad: tres núcleos para 
trabajar en el aula

Como mencionamos al comienzo, los ejes problemáticos del Diseño Curricular 
(ME, 2015) son transversales a las épocas, problemáticas y gramáticas de la filoso-
fía. Los ejes que aquí proponemos para ampliar y actualizar ese texto son transversa-
les, además, a las disciplinas del conocimiento. Su potencia reside, justamente, en no 
circunscribirse únicamente al terreno de jurisdicción filosófica y, por lo tanto, admiten 
o facilitan la integración con temáticas abordadas en otros espacios curriculares. 

El eje ESI posibilita el trabajo integrado con unidades curriculares como Edu-
cación Sexual Integral, Ética y Construcción de Ciudadanía, Psicología y Educación; 
también con Problemáticas Socioantropológicas en Educación, Lenguaje Corporal, 
Sujetos de la Educación y Convivencia Escolar. 

El eje Educación ambiental habilita instancias de integración con Ética y Cons-
trucción de Ciudadanía, Educación Rural (espacio de definición institucional), Didác-
tica de las Ciencias Sociales I y II (sugerimos recorrer los itinerarios de ambos espa-
cios). 

El eje Filosofía con niños/niñas posibilita articular con Sujetos de la Educación, 
Oralidad, Lectura y Escritura, Sujetos de la Educación y Convivencia Escolar, Ética y 
Construcción de Ciudadanía e incluso con instancias avanzadas de práctica en el 
nivel de destino (Práctica Docente III y IV).

Las líneas de articulación que proponemos son solamente algunas en un uni-
verso de posibilidades. Resulta válida cualquier otra convergencia problemática o 
temática que los/las docentes, en su trabajo colaborativo, encuentren o produzcan a 
partir de los propósitos planteados en el Diseño Curricular (ME, 2015).

  Ley de Educación Sexual Integral

En el año 2006, se sancionó la Ley 26150 que establece el derecho a recibir 
educación sexual y crea el Programa Nacional de Educación Sexual Integral (PNESI). 
A su vez, obliga a las instituciones escolares a integrar el tema de la sexualidad en la 
currícula de todos los niveles educativos. Moretti y Gemolotto (2014) advierten que 
aunque parezca que la sexualidad de los niños/las niñas ha sido colocada, por parte 
de las escuelas, en el cajón de aquello de lo que no se habla, en realidad se ha pues-
to en el centro organizativo de la institución misma. Precisamente, Foucault (2003) 
subrayó que la proliferación exacerbada de discursos en torno al cuerpo y al sexo, en 
los últimos siglos, responde de manera intrincada a la relación que se entabla entre 
el cuerpo y el capital. En el último capítulo del primer volumen de Historia de la sexua-

http://servicios.infoleg.gob.ar/infolegInternet/anexos/120000-124999/121222/norma.htm
http://servicios.infoleg.gob.ar/infolegInternet/anexos/120000-124999/121222/norma.htm
https://www.argentina.gob.ar/educacion/esi


ProFoDI·MC

32 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

lidad (Foucault, 2003), el autor plantea que lo que sigue después de la irrupción del 
poder en el ámbito de la vida (bio-poder) es la importancia adquirida por el juego de 
la norma a expensas del sistema jurídico de la ley. Esto permite que el poder se con-
centre en los cuerpos vivientes a nivel del individuo y de la población, desarrollándose 
sobre la vida misma, en su total materialidad corpórea. Así, el poder sobre la vida se 
organizará a partir de la administración de los cuerpos y la gestión calculadora de la 
vida, por lo que el dispositivo de sexualidad cobra una nueva relevancia. El filósofo 
francés analiza con agudeza el modo en que se construyen los dispositivos arqui-
tectónicos escolares, la redacción de los reglamentos de disciplina y, en general, la 
organización interior de estas instituciones, sobre lo cual concluye:

El sexo está siempre presente (...) el espacio de la clase, la forma de las mesas, el 
arreglo de los patios del recreo (...) la distribución de los dormitorios (... ) todo ello 
remite, del modo más prolijo, a la sexualidad de los niños. (Foucault, 2003, p. 37)

De este modo, cada niño/niña se ve impulsado a vivir su género y habitar su 
cuerpo de acuerdo con una supuesta coherencia binaria, ya demarcada de antema-
no, entre sexo, género y deseo. La filósofa Judith Butler continúa trabajando sobre 
esta perspectiva y, en ese sentido, afirma que nuestros cuerpos se encuentran, desde 
siempre, normalizados; la norma opera dentro de las prácticas sociales como el es-
tándar implícito que la rige. En un artículo de la web del Ministerio de Cultura de la Na-
ción (Abbate, 2020), se presenta a Judith Butler como una pensadora que impuso una 
suerte de giro copernicano mediante el cual los conceptos de sexo, identidad, género, 
política, performatividad, homosexualidad, heteronormatividad y deseo, entre otros, 
comenzaron a repensarse desde otras perspectivas. Esto sucedió, sobre todo, por 
la importancia que tuvo su pensamiento a la hora de desnaturalizar las expectativas 
de género y visibilizar las normas. Por ejemplo: una norma, en la construcción de la 
masculinidad, establece que un varón no debe caminar moviendo las caderas y que, 
si lo hace, será mirado porque estará contradiciendo dicha norma. Butler afirma que, 
en lo que atañe al género, hay una expectativa de que exista una esencia interna que 
se pone al descubierto cuando alguien actúa, y que esa expectativa está acompaña-
da por otra, la de que exista coherencia y continuidad entre sexo, género y orientación 
sexual. De esta manera, ante una determinada persona, presupondríamos que sus 
órganos sexuales se corresponden con su género y que su deseo es heterosexual, y 
cualquier diferencia que surja, la comprenderíamos como una desviación respecto de 
esa expectativa previa. Butler sostiene que, en nuestra cultura, la expectativa social 
presupone una relación causal entre sexo, género y orientación sexual. La autora afir-
ma también que los géneros son interpretados en el marco de un sistema normativo 
que es binario y heterosexual, o sea, un marco en el que existen dos opuestos, mas-
culino y femenino, que se atraen entre sí. Políticamente, el hecho de que este sistema 



33

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

normativo traiga aparejada la suposición de reglas de continuidad y coherencia entre 
sexo, género y orientación sexual, es la causa de que haya personas condenadas a 
ser pensadas en términos de discontinuidad e incoherencia: estaríamos hablando, 
básicamente, de quienes no se adecúan a las normas hétero-cis y que por eso han 
sido históricamente discriminadas.

Editada en 1990, El género en disputa posicionó a la pensadora estadouniden-
se como una de las filósofas más influyentes de la escena cultural contemporánea. 
Con su texto, cuestionó el sexo como configuración natural y argumentó que el gé-
nero es una construcción social. Butler plantea que el sexo, entendido como la base 
material o natural del género –un concepto sociológico o cultural–, es el efecto de 
una concepción que se da dentro de un sistema social marcado por la normativa de 
género. En otras palabras, la idea de sexo como algo natural se ha configurado den-
tro de la lógica del binarismo de género.

Butler introdujo, además, otro de los temas que hicieron tambalear todo lo que 
se conocía hasta el momento: el género como algo performativo, es decir, como una 
actuación reiterada que se realiza en función de cierta convención social preexisten-
te. De este modo, se abandonan las pretensiones de definición ontológica –por ejem-
plo, la pregunta sobre el ser de la mujer– porque el sujeto no tiene ninguna esencia 
y se define por sus actos. Esto implica que actuamos, nos vestimos, nos movemos 
y hablamos de determinadas maneras, que consolidan, día tras día, la impresión de 
ser un hombre o una mujer. Actuamos como si ese ser hombre o ese ser mujer fueran 
una esencia. Sobre esta cuestión, Butler plantea que se trata de un fenómeno produ-
cido y reproducido culturalmente, a partir de la existencia de lo que llama normas de 
género. La performatividad alude a la repetición forzosa de la norma, respondiendo 
a patrones y restricciones que impulsan y sostienen determinados modelos, acepta-
dos culturalmente, de lo femenino y lo masculino. De ahí se desprende la idea de que 
ninguna persona realiza simplemente la performance de género que más le satisfa-
ce, porque –en todo momento– responde a normas y expectativas que condicionan 
su manera de actuar.

En este marco, podemos agregar que el género es una norma que está, desde 
siempre, sutilmente incorporada a cualquier actor social. La norma impone una red 
de legibilidad en torno a lo social, definiendo los parámetros sobre lo que aparecerá 
como inteligible o no en la esfera social. Butler insiste en esto, explicando que las 
normas que rigen los reglamentos exceden los casos que las encarnan: aún quienes 
no las encarnan, apelan a ellas. Pero, además, no podemos simplemente pensar el 
reglamento normativo en abstracto, porque este no es independiente de los casos 
empíricos.



ProFoDI·MC

34 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

El binarismo de género es el que establece la diferencia entre hombre y mujer 
y, a través de este artificio, pondera al primero por sobre la segunda. Más interesante 
aún es que con esta jerarquización se establece una coherencia, tan artificial como el 
binarismo, entre sexo, género y deseo. Esta heterosexualidad instituida exige y crea 
la univocidad de cada uno de los términos de género, que determinan el límite de sus 
posibilidades dentro de un sistema binario y de oposición. El binarismo da origen a 
los medios filosóficos por los cuales se crean, de manera efectiva, la simplicidad, el 
orden y la identidad. Sin embargo, estos conceptos, en ningún caso, muestran ni re-
presentan el orden real de las cosas.

Si decimos, con Butler, que todos somos vulnerables a la violencia en tanto 
cuerpos, también debemos reconocer las diferentes maneras de esa vulnerabilidad 
en cada uno de nosotros/cada una de nosotras. La noción de lo humano es lo que 
se juega en esta diferencia. La escuela, en su afán de persistir en la idea de “formar 
a los hombres para la vida”, está infringiendo violencia sobre las personas a las que 
educa. En la medida que tengamos cuerpos, estaremos expuestos/expuestas de por 
sí, desde que nacemos, a la violencia de otros/otras. Nuestra subsistencia, entonces, 
depende de que otro/otra nos alimente, arrope y proteja de enfermedades. En este 
sentido, el término relacionalidad sutura la ruptura en la relación con los/las demás, 
una ruptura que es constitutiva de la identidad misma. Ni la sexualidad ni el género 
son una posesión, sino que ambos deben ser entendidos en esa relacionalidad con 
el otro/la otra.

Uno de los grandes aportes teóricos de los estudios de género  y de las tradi-
ciones de estudio e investigación que surgen a partir de las indagaciones en el campo 
de la filosofía por parte de autores/autoras como Foucault, Butler o Preciado, es esa 
concepción relacional de la identidad, que no es exclusiva de la identidad de género, 
sino extensiva a toda forma de identidad. En este sentido, discutir con los/las es-
tudiantes acerca del carácter socialmente construido de nuestras identidades, abre 
un espacio de reflexión crítica general sobre nuestros posicionamientos subjetivos, 
valorativos y profesionales.

Lineamientos y recursos para trabajar ESI 

	f Recursos del Programa Nacional de  
Educación Sexual Integral.

	f Documento del Ministerio de Educación de la provincia  
de Córdoba para el abordaje de la Educación Sexual Integral 
en las escuelas.

https://www.argentina.gob.ar/educacion/esi/recursos 
https://www.argentina.gob.ar/educacion/esi/recursos 
http://www.igualdadycalidadcba.gov.ar/SIPEC-CBA/publicaciones/Educación%20Sexual%20Integral.pdf 
http://www.igualdadycalidadcba.gov.ar/SIPEC-CBA/publicaciones/Educación%20Sexual%20Integral.pdf 
http://www.igualdadycalidadcba.gov.ar/SIPEC-CBA/publicaciones/Educación%20Sexual%20Integral.pdf 


35

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

  Ley de Educación Ambiental Integral

Votada por unanimidad y recientemente promulgada (el 3 de junio del año 
2021), la Ley 27621 para la implementación de la Educación Ambiental Integral (EAI) 
pretende "territorializar la educación ambiental" en la República Argentina, incorpo-
rando nuevos paradigmas de sustentabilidad en la educación formal y no formal. Se 
trata de una ley inédita porque establece el derecho a la educación ambiental integral 
como una política pública nacional, en consonancia con acuerdos internacionales. 
Además, propicia un nuevo contrato social en torno a la construcción de una ciuda-
danía responsable, promoviendo la inclusión de nuevos paradigmas de sostenibili-
dad en educación. Estas problemáticas pueden explorarse desde la perspectiva de 
las ciencias humanas, lo que significa una mirada novedosa a un campo de estudio 
en el que predominan contenidos provenientes de las ciencias naturales, actualmen-
te incorporados al currículum escolar.

Asistimos, desde el siglo XX, a una lucha encabezada por diferentes movi-
mientos sociales, todos con un singular propósito: la liberación de aquellos sujetos 
históricamente oprimidos. Este activismo tuvo su correlato en el ámbito académico, 
en el que las problemáticas y las posibles respuestas para afrontarlas alcanzaron un 
vigoroso desarrollo teórico. Como puede verse entre los principios declarados en la 
Ley de Educación Ambiental Integral, se expresa la necesidad de afirmar la "igualdad 
desde el enfoque de género" y se hace alusión explícita a las "corrientes teóricas de 
los ecofeminismos", declaraciones que nos permiten trabajar articuladamente con 
la ESI. Para la filosofía, esta ley trae como problemática la ampliación hacia el re-
conocimiento de los derechos de entidades no humanas, como lo son la tierra y los 
animales no humanos. Ante este panorama variopinto, nos toca entablar un diálogo 
de saberes con locaciones menos favorecidas, que conocen acerca de semillas y 
plantas estigmatizadas.

Greta Thunberg, (La tinta, 2019, 6 de agosto) la estudiante sueca que impulsó 
la primera huelga en contra del cambio climático –protagonizada en su mayoría por 
estudiantes secundarios–, es sin lugar a dudas una figura destacada que condensa, 
a nivel global, el activismo de las nuevas generaciones. En clave local, encontramos 
a Bruno Rodríguez, participante con voz propia en la Cumbre Juvenil del Clima de 
Naciones Unidas (2019), quien se ha convertido en un referente que asigna respon-
sabilidades insoslayables a la clase dirigente y empresarial.

Desde otra perspectiva, con puntos de convergencia y divergencia respecto 
al ambientalismo, existe en nuestro entorno próximo lo que podríamos denominar el 
movimiento vegano, compuesto de un abanico de ofertas y espacios como ferias o 
bares. A la par, también podemos reconocer compromisos más fuertes, que implica-

https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto
https://www.argentina.gob.ar/normativa/nacional/ley-27621-350594/texto
https://latinta.com.ar/2019/08/greta-thunberg-cambio-climatico/


ProFoDI·MC

36 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

ron, recientemente, por ejemplo, la denuncia de la explotación animal en el zoológico 
de nuestra ciudad. La espectacularización de tales realidades en los medios y la gran 
circulación de noticias sobre maltrato animal en las redes sociales genera informa-
ción al respecto. Lamentablemente, las aristas filosóficas, éticas y políticas que pre-
senta el antiespecismo, suelen quedar reducidas para la gran mayoría de la población 
a una rara –cuando no insalubre– dieta basada en plantas, o a una moda de tantas 
que se instalan en los sectores más jóvenes de la población.

Si tuviéramos que ubicar históricamente al ecofeminismo, podríamos citar a 
Françoise d`Eaubonne como la primera persona en utilizar el término. Diversos gru-
pos de mujeres comenzaron a tomar conciencia sobre los riesgos de su salud, deri-
vados del uso de pesticidas, fertilizantes y excesiva medicalización. En este sentido, 
el ecofeminismo es una teoría crítica plural, que implica una diversidad de posicio-
namientos, una forma de ser y de estar, de plantarnos en la vida, un modo de hacer 
escuela y habitar el mundo.

La socióloga Maristella Svampa apunta al trabajo colectivo en la defensa del 
cuerpo, la casa y el territorio, pero a la vez es constructivista, porque sostiene que 
no es posible hablar de relaciones esenciales a priori o espirituales, en el ensamble y 
continuidad de esta tríada. Antes bien, la construcción es política. Comparto una de 
las hipótesis básicas de su pensamiento: la feminización de la naturaleza y la natura-
lización de la mujer son dos metáforas que, tras la revolución científica, han perjudi-
cado tanto a una como a otra, puesto que la naturaleza se ha convertido en ese ser 
vulnerable del que se puede abusar. La mujer, por su parte, ha sufrido las consecuen-
cias de esa mecanización de lo orgánico y, al convertirse el hombre en el dueño de la 
técnica, el mundo femenino ha quedado subordinado a cuidar de lo orgánico, menos 
considerado económica y socialmente. La feminización de la naturaleza se está utili-
zando como justificación para su explotación y no para ensalzar sus valores. Svampa 
invita a desmontar lo que postula como la ceguera epistémica: estamos atados/ata-
das a una visión de desarrollo progresivo productivista. Este es uno de los cimientos 
de la Modernidad. El desarrollo genera crisis social y las personas más pobres son las 
más afectadas ambientalmente. 

La creencia que con la ciencia y la modernización podemos mejorar el am-
biente es muy fuerte y frecuente. No se trata de generar miedo ni un discurso distó-
pico, sino más bien de hacer el esfuerzo de imaginación política para no caer en la 
parálisis, porque estamos a tiempo de corregir la dirección que está tomando esta 
crisis. Así, cada vez más, va adquiriendo consistencia el paradigma de los cuidados. 
El cuidado como un derecho plantea la interdependencia y reciprocidad como valor 
universal. Además, cobra dimensión el cuidado de la vida, de las semillas, de la tierra.



37

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

	4

        En el siguiente enlace podrán consultar contenidos  relacionados  
                   con la Educación Ambiental.

	f Argentina. Ministerio de Educación (2023). Ambiente. 40 
años de democracia. Edición especial. www.bnm.me.gov.ar/
giga1/documentos/EL008175.pdf 

	f Azcona, M. S., Borghini, N., Canciani, M. L., De la Iglesia, O., 
Mereb, J. y Telias, A. (2022). Estrategia Nacional de Educa-
ción Ambiental Integral. Argentina. Ministerio de Ambiente y 
Desarrollo Sostenible. www.argentina.gob.ar/sites/default/
files/estrategia_eai_digital_0.pdf 

   Filosofar con niños/niñas

En el año 1968, el filósofo Matthew Lipman se preocupó por el bajo rendimien-
to de los/las estudiantes al ingresar a la universidad, sobre todo en pruebas que com-
prometían la resolución de problemas. Para sortear esta deficiencia, decidió trabajar 
con niños/niñas de entre doce y trece años, quienes, estando bajo su preparación, 
obtuvieron mejores resultados. En este sentido, si se pretendía continuar por ese ca-
mino, era necesario preparar a los/las docentes. La filosofía con niños/niñas tiene la 
feliz particularidad de que los filósofos/las filósofas entran a las aulas, pero no de Fi-
losofía, sino a las de formación general, lo que produce un encuentro de capacitación 
de los/las docentes. Lipman, luego de obtener el visto bueno en sus experiencias en 
una escuela del distrito de Nueva Jersey,  junto a Anne Sharp, decide publicar textos 
para niños/niñas y para los/las docentes que los/las acompañan.

Puede señalarse el año 1989 como el momento de ingreso al país del Pro-
grama de Filosofía para Niños (FpN), de Matthew Lipman. Se basa en un proyecto 
ético-político-democrático ligado a la necesidad de formar y ejercitar una microrre-
pública en la escuela. Para tal logro, se prioriza el razonamiento lógico, la indagación 
y la escucha como herramientas de diálogo. Este programa cuenta con el acierto de 
llevar la filosofía a las escuelas y, aunque no se instala en el formato curricular, brinda 
un lugar sumamente importante a la formación de docentes no-filósofos/no-filóso-
fas en ejercicio, pues son quienes deberán sostenerlo en el aula. Con la incorporación 
de las unidades curriculares Ética y Construcción de Ciudadanía a partir de la Ley 
Federal, la llamada comunidad de indagación cobra visibilidad, por un lado, porque 
ofrece herramientas para la conversación y el diálogo en busca de consensos y, por 

https://www.argentina.gob.ar/ambiente/educacion-ambiental/ley-de-educacion-ambiental
https://www.argentina.gob.ar/ambiente/educacion-ambiental/ley-de-educacion-ambiental
http://www.bnm.me.gov.ar/giga1/documentos/EL008175.pdf 
http://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/estrategia_eai_digital_0.pdf 
http://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/estrategia_eai_digital_0.pdf 
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/estrategia_eai_digital_0.pdf 


ProFoDI·MC

38 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

otro, porque refuerza formas democráticas de enseñar y aprender. Este proyecto se 
ensambla con la Escuela Nueva que propusiera John Dewey, conjugando así investi-
gación lógico-científica y sensibilidad hacia cuestiones ético-políticas: un legado del 
que la filosofía se precia desde la tradición pragmatista.

En Argentina, Walter Kohan –quien realiza el doctorado con Lipman y lo reco-
noce como su maestro–, lidera una perspectiva crítica del programa de Filosofía para 
Niños, dando lugar, para diferenciarse de su mentor, a Filosofía con Niños. La diferen-
cia radica en que la reformulación de Kohan no impone la necesidad de ajustarse a 
un programa aplicado conforme a una bibliografía preestablecida, que responda a la 
evolución de las capacidades cognitivas de los niños/las niñas y jóvenes, como suce-
de en el caso de la Filosofía para Niños, de Lipman. La apuesta teórica más fuerte se 
presenta al pensar la filosofía en términos de experiencia, es decir, de un pensamiento 
que involucra una dimensión vital y no sólo un conocimiento a transmitir, que afecta 
a quienes lo encarnan en modos de existencias cotidianas. Aquí, la idea de experien-
cia está ligada a la de infancia, que no puede ya homologarse con niñez, porque no 
se trata de una edad cronológica, sino de la posibilidad de pensar la inquietud como 
un momento en el que prima la pregunta que lleva a detenerse y pensar las ideas de 
otros/otras, y fundamentalmente, las propias. Es en este sentido que Filosofía con 
Niños se perfila hacia el cruce entre filosofía y educación, aludiendo a la formación 
docente e invitando a pensar las prácticas pedagógicas que ya se habían iniciado con 
el programa de Lipman. Con este cometido, el campo de intervención de la filosofía 
en la enseñanza se amplía notablemente al ingresar a las escuelas primarias, a la for-
mación docente y a espacios no necesariamente ajustados a un contenido curricular.

Se destaca en Kohan y otros autores/otras autoras un modo de trabajo que es 
una constante en su producción: posicionarse como usuarios/usuarias de los con-
ceptos que inventa la filosofía. Se eligen determinados conceptos, que no se remiten 
necesariamente a la totalidad de la obra de un autor/una autora, y se definen, convir-
tiéndolos en una herramienta para pensar en los efectos que producen, más que en 
la autenticidad de las fuentes o el contexto en el que se originan. Por otra parte, tam-
poco hay intenciones de recontextualización pedagógica, puesto que la finalidad no 
es divulgar la filosofía o explicarla de un modo comprensible –aunque este pueda ser 
un momento de la práctica–, sino ofrecerla, ponerla a disposición de los no-filósofos/
las no-filósofas para habilitar espacios de pensamiento.



39

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Materiales 

	f Proyecto filosofar con niñxs (s.f.). Les invitamos a sumarse a un 
viaje: filosofar con niñxs.  
https://sites.google.com/view/seminariofilosofarcon/p%C3%A-
1gina-principal?fbclid=IwAR3WNlmxvvxvBagnizp4W9ua7uB-
89t8PsBv1cWR3KJrNUMzY37k06nU61lA#h.r4cp6yrytwrw

	f Televisión Pública (2021, 6 de julio). Filosofía entre niños y niñas. 
Caminos de Tiza. [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=tc-waeoV5vQ

	f Waksman, V. y Kohan, W. (2000). Filosofía con niños. Aportes 
para el trabajo en clase. Novedades Educativas.

 A modo de reflexión final: somos la "y”

En un encuentro de filosofía, "y" somos nosotros/nosotras quienes reunimos, 
estando en el aula, dos términos –Filosofía y Educación– a través de una conjunción 
copulativa. Construimos un encuentro en la diferencia, sin por ello fundir o anular uno 
de los términos, y/o plantear jerarquización alguna. El nombre de la asignatura supo-
ne una epistemología: el término filosofía fundamenta o legitima al complementarlo 
con educación, esto implica que entre filosofía y educación se habilita la posibilidad 
de establecer ciertas conexiones, que podrían propiciar un movimiento de conceptos 
y pensamientos. En este sentido, como docentes, somos mediadores/mediadoras 
entre filosofía y educación, en la formación de los/las estudiantes en el aula, traman-
do un tejido entre diferencias.

El vínculo que marca el entre, supone abandonar las relaciones tutelares que 
implica pensar en términos de filosofía con educación: por un lado, esquiva la preten-
sión de pronunciarse sobre los fines de la educación y de fundar los medios pedagó-
gicos que se implementarían para lograrlos; por otro, se distancia de una reducción 
epistemológica que inspecciona con fuerza regulativa los procedimientos metodoló-
gico-educativos. Entonces, en Filosofía, se prefiere pensar y trabajar el concepto des-
de un lugar que no es ni una metafísica de principios, ni una epistemología que legisla 
o enjuicia. Más que una metafísica de principios o un meta-lenguaje que se supone 
por encima o fuera de la educación, se trabaja sobre las posibilidades del entre, de allí 
que la denominación Filosofía de la Educación se convierta en Filosofía y Educación: 
un enunciado que propone pensar la "y" como un lazo que marca un cruce, y afecta 

https://sites.google.com/view/seminariofilosofarcon/p%C3%A1gina-principal?fbclid=IwAR3WNlmxvvxvBagnizp4W9ua7uB89t8PsBv1cWR3KJrNUMzY37k06nU61lA#h.r4cp6yrytwrw
https://sites.google.com/view/seminariofilosofarcon/p%C3%A1gina-principal?fbclid=IwAR3WNlmxvvxvBagnizp4W9ua7uB89t8PsBv1cWR3KJrNUMzY37k06nU61lA#h.r4cp6yrytwrw
https://sites.google.com/view/seminariofilosofarcon/p%C3%A1gina-principal?fbclid=IwAR3WNlmxvvxvBagnizp4W9ua7uB89t8PsBv1cWR3KJrNUMzY37k06nU61lA#h.r4cp6yrytwrw
https://www.youtube.com/watch?v=tc-waeoV5vQ
https://www.youtube.com/watch?v=tc-waeoV5vQ


ProFoDI·MC

40 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

las identidades disciplinares, permeabilizándolas sin borrar las diferencias y, al mis-
mo tiempo, sin establecer jerarquías. 

Se trata más bien de una filosofía que se interroga por las significaciones que 
son propias de la educación, con el propósito de aportar conceptos que permitan 
visualizar y repensar sentidos. Es una tarea de producción y diseño de conceptos, 
que se generan y se mueven en función de problemas. En contraposición, recepta 
los aportes de la educación para su propia transformación, ya sean problemáticas 
o conceptos y argumentaciones, de modo que resulta interpelada por coyunturas 
acuciantes que atraviesan a la educación. La opción, entonces, es por una filosofía 
que se interroga por los sentidos que son propios de la educación, sin pretender ex-
traer las respuestas que permitan legitimarlos, justificarlos o vigilarlos y sin limitarse 
a fundamentar la formación de la persona en el ideal incuestionable de humanidad. 
Se concibe así una educación como transmisión, en tanto esta noción convoca un 
legado cultural que no es estático, y habilita, de este modo, cierta invención en la con-
junción de conceptos y reflexiones filosóficas.

En El maestro ignorante, de Rancière (2003), encontramos una pedagogía de 
la igualdad. Este autor argelino es sumamente crítico del docente explicador. Según 
este filósofo, existe una cadena pedagógica en la que unos/unas transmiten a otros/
otras contenidos que se consideran valiosos, y lo que se hace con estos contenidos 
es explicarlos, como si el otro/la otra no supiera o ignorara el tema en cuestión. Como 
docentes formados/formadas en filosofía tenemos acceso a un saber que los/las es-
tudiantes no tienen, sería una necedad negarlo. La cuestión es si vamos a limitarnos 
a explicar eso que sabemos o si haremos algo más. Rancière es muy crítico de la pe-
dagogía, porque está pensando en términos de emancipación, es decir, de cómo ha-
cer posible la igualdad social. Para lograrlo, la recomendación es no dejar la igualdad 
en el plano de la utopía, como algo que vendrá después, sino hacer todo lo posible 
para que esta exista en la relación estudiante-docente cada vez, en cada encuentro. 
El punto es lograr un común, que se construya con lo que los/las estudiantes ya sa-
ben –lo que seguramente no incluirá la vasta bibliografía filosófica, pues, si así fuera, 
la asimetría sería indeclinable–. La igualdad deviene de preocupaciones comunes 
o, tal vez, simplemente, del deseo de buscar, indagar, aprender. Respecto de lo que 
compartimos en el aula, nos preguntamos: ¿tenemos las mismas preocupaciones, 
necesidades e intereses que los/las estudiantes? Desde este interrogante, abrimos 
un espacio para hablar, leer y escribir, en tanto no sabemos, es decir, nadie tiene la 
verdad a ser dicha ni el camino que conduzca inexorablemente a ella. Encontrarnos 
en la diferencia para, a pesar de ella, construir en el momento del aula –presencial o 
virtua– un algo común que nos conecte, supone sostener con ahínco la construcción 



41

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

de la "y" en tanto lazo que asienta una igualdad, buscada y constatada –cada vez–, 
en el espacio-tiempo del aula.

En estos encuentros, la palabra del/de la docente tiene otra importancia, por-
que nos vamos perfilando como autores/autoras. Con nuestra palabra, damos testi-
monio, anunciamos y enunciamos, cual profetas sin verdad sagrada. Se trata de una 
palabra que vamos construyendo a través de los años, desde experiencias que nos 
van convirtiendo en obreros/obreras –en el sentido de que hacemos obra con nues-
tra propia palabra–. Nos interesa mencionar aquí la palabra parrhesía, que Foucault 
(2009 y 2010) mantiene en el idioma original y puede ser traducida como “decir veraz” 
o “decir franco”. A través de la historia de este decir veraz se establece la relación de 
la verdad con el sujeto que la dice. El decir es franco cuando se prueba en la práctica 
de la vida, en lo real. Dadas ciertas circunstancias, la prueba puede resultar peligrosa, 
de allí que este decir implique riesgo y demande coraje para enfrentarlo –a veces, a 
costa de la propia vida–. La palabra adquiere fuerza cuando se dice en aras de una 
creencia que el enunciador/la enunciadora hace propia, porque confía en ella y en los 
efectos de cambio, desorden o conflicto, que genera en el cuerpo social. Se trata de 
una actividad de riesgo, porque amenaza o jaquea discursos de poder, ya que el/la 
parrhesiasta se enfrenta a un poder con el cual disiente. Esta relación carga las tintas 
en quien enuncia, en tanto individuo que genera cierto impacto en los demás, a quie-
nes se dirige con el afán de provocar alguna transformación buscada.

 Cierre

Podemos pensar el recorrido que propusimos aquí a partir de esa conjunción, 
"y",  que cifra los desafíos y los encantos de esta unidad curricular. Tanto el nombre 
del espacio como la modalidad en la que trabajamos apuntan a una combinación, 
al establecimiento de relaciones, a una puesta en común, una conjunción: filosofía y 
educación, presencialidad y virtualidad, legado tradicional y problemáticas actuales, 
la historia y el presente (y el futuro). A su vez, esta propuesta de conjunción es el 
resultado de acciones conjuntas realizadas previamente: la redacción original y esta 
reedición 2023, los encuentros del Grupo de Trabajo entre Colegas y los encuentros 
e intercambios, siempre productivos, de cada uno de estos/estas docentes con los/
las estudiantes.

Conjugar antes que dividir, reunir antes que dicotomizar, la propuesta de este 
itinerario puede leerse como asumir el desafío de buscar las formas –siempre situa-
das, siempre complejas– de construir horizontal y colaborativamente ese puente. 



ProFoDI·MC

42 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

 Bibliografía

Argentina. Ministerio de Cultura. (2020). Judith Butler, 30 años de “El género en 
disputa”. https://www.cultura.gob.ar/judith-butler-30-anos-de-el-genero-en- 
disputa-9142/

Accorinti, S. (1999). Introducción a filosofía para niños. Editorial Manantial.

Adams, C. (2016). La política sexual de la carne. Una teoría crítica feminista 
vegetariana. Ochodoscuatro Ediciones. 

Ahmed, S. (2018). Construyendo mundos femeninos. En Vivir una vida feminista (pp. 
25-36). Bellaterra.  

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. Universidad Nacional 
Autónoma de México, Programa Universitario de Estudios de Género.

Barrionuevo, A. y De la Vega, M. (2020). Laboratorio de pensamiento. Experimentar 
contra-pedagogías de la crueldad. Revista e+e: La extensión universitaria 
interpelada: género, sexualidades y feminismos, 7(9), 30-46.  
https://ffyh.unc. edu.ar/extension/wp-content/uploads/sites/2/2020/05/
articulo-laboratorio_ abril2020-1-1.pdf

Barrionuevo, A. (2021). La clase de Windows en pantuflas. Nuevos controles 
y viejos compromisos. En A. Vallone y G. Reinoso. (Comps.), EscriVid 
2020. Reflexiones y escrituras en torno a pandemia(s) y asilamiento(s) 
(pp. 355-368). Universidad Nacional de Córdoba. Facultad de Filosofía y 
Humanidades. https://ffyh.unc.edu.ar/publicaciones/2021/03/29/escrivid- 
2020-reflexiones-y-escrituras-en

Barrionuevo, A. (2010). Normalidad, normatividad y normalización. Reinscripciones 
kantianas para nuevas institucionalizaciones de filosofía y educación. Revista 
Sul-Americana de Filosofia e educaçao, (14), 18-35.  
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4394

Barionuevo, A. (2012). Una cartografía de la Enseñanza de la Filosofía en Territorio 
Argentino. Boletín Científico Sapiens Research, 2(1), 50-54.  
https://dialnet. unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3841444

Barrionuevo, A. (2018): La palabra del profesor. Kant en las lecturas de Foucault, 
Deleuze y Derrida. Miño y Dávila.

Bauman, Z. (2008). Los retos de la educación en la modernidad líquida. Gedisa.

https://www.cultura.gob.ar/judith-butler-30-anos-de-el-genero-en-disputa-9142/
https://www.cultura.gob.ar/judith-butler-30-anos-de-el-genero-en-disputa-9142/
http://www.legh.cfh.ufsc.br/files/2019/08/AHMED-vivir-una-vida-feminista-Intro-y-part.1-pdf.pdf
http://www.legh.cfh.ufsc.br/files/2019/08/AHMED-vivir-una-vida-feminista-Intro-y-part.1-pdf.pdf
https://ffyh.unc.edu.ar/extension/wp-content/uploads/sites/2/2020/05/articulo-laboratorio_abril2020-1-1.pdf
https://ffyh.unc.edu.ar/extension/wp-content/uploads/sites/2/2020/05/articulo-laboratorio_abril2020-1-1.pdf
https://ffyh.unc.edu.ar/extension/wp-content/uploads/sites/2/2020/05/articulo-laboratorio_abril2020-1-1.pdf
https://ffyh.unc.edu.ar/extension/wp-content/uploads/sites/2/2020/05/articulo-laboratorio_abril2020-1-1.pdf
https://ffyh.unc.edu.ar/publicaciones/2021/03/29/escrivid-2020-reflexiones-y-escrituras-en
https://ffyh.unc.edu.ar/publicaciones/2021/03/29/escrivid-2020-reflexiones-y-escrituras-en
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4394
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3841444
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3841444


43

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Butler, J. (2007). El género en disputa. Paidós. https://theconversation.com/ 
reflexiones-ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159

Copi, I. (2010). Introducción a la lógica. Eudeba.

De Sutter, L. (2020). ¿Qué es la pop-filosofia? Cactus.

Deleuze, G. (2010). Entrevista con Michel Foucault: “Los intelectuales y el poder”.  
En M. Foucault, Obras esenciales. Paidós.

Deleuze, G. y Parnet, C. (1980). Diálogos. Pre-textos.

Deleuze, G. (1994). Lógica del sentido. Paidós.

Dosse, F., Deleuze, G. y Guattari, F. (2009). Biografía cruzada. Fondo de Cultura 
Económica.

Dussel, I. (2000). Historia de guardapolvos y uniformes: sobre cuerpos, normas 
e identidades en la escuela. En S. Gvirtz, Textos para repensar el día a día 
escolar. Sobre cuerpos, vestuarios, espacios, lenguajes, ritos y modos de 
convivencia en nuestra escuela (pp. 105-132). Santillana.

Dussel, I. (2020, 23 de abril). La clase en pantuflas. Conversatorio virtual con Inés 
Dussel [Video]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=6xKvCtBC3Vs

Federici, S. (2020). Reencantar el mundo. El feminismo y la política de los comunes. 
Tinta Limón Ediciones.

Fernández Mouján, M. I., Quintana, M. M. y Dilling, A. C. (2013). Problemas 
contemporáneos en filosofía de la educación: Un recorrido en doce lecciones. 
Novedades Educativas.

Foucault, M. (2010). El coraje de la verdad. El gobierno de sí y de los otros II. Fondo 
de Cultura Económica.

Foucault, M. (2009). El gobierno de sí y de los otros. Fondo de Cultura Económica.

Foucault, M. (2003). El yo minimalista y otras conversaciones. La marca.

Foucault, M. (1985). Saber y verdad. Ediciones de La Piqueta.

Foucault, M. (1980). Microfísica del poder. Ediciones de La Piqueta.

Foucault, M. (2003). Historia de la sexualidad. 1- La voluntad del saber. Editorial Siglo 
XXI.

https://theconversation.com/reflexiones-ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159
https://theconversation.com/reflexiones-ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159
https://www.youtube.com/watch?v=6xKvCtBC3Vs


ProFoDI·MC

44 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Herrero, Y. (2018). Sujetos arraigados en la tierra y en los cuerpos. Hacia una antro- 
pología que reconozca los límites y la vulnerabilidad. Y. Herrero, Muiño y Rie- 
chmann (Coord.), Sujetos arraigados en la tierra y en los cuerpos (pp. 77-112). 
Petróleo editorial.

Horta, O. (2012). Tomándonos en serio la consideración moral de los animales: más 
allá del especismo y el ecologismo. En J. Rodríguez Carreño. (Ed.), Animales 
no humanos entre animales humanos (pp. 191-226). Plaza y Valdez.  
https://isegoria.revistas.csic.es/index.php/isegoria/article/view/402/403

Illouz, E. (2020). El fin del amor. Una sociología de las relaciones negativas. Katz.

Jessop, B. Y Sum, N.-L. (2001). Pre-disciplinary and Post-disciplinary Perspectives. 
New Political Economy, 6(1), 89-101.

Joy, M. (2013). Por qué amamos a los perros, nos comemos a los cerdos y nos 
vestimos con las vacas. Una introducción al carnismo. Plaza y Valdés 
editores.

Kant, I. (2008). Sobre pedagogía. Universidad Nacional de Córdoba. Encuentro Grupo 
Editor.

Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura. Colihue.

Kohan, W. (20077). Infancia, política y pensamiento. Ensayos de filosofía y educación. 
Del Estante Editorial.

Kohan, W. (2004). Infancia. Entre educación y filosofía. Laertes.

Kohan, W. (2009). Sócrates: el enigma de enseñar. Biblos.

Larrosa, J. (2006). Una lengua para la conversación. Revista Educación Y Pedagogía, 
18, 29-42. https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/ 
view/19062

Lewkowicz, I. y Corea, C. (2005). Pedagogía del aburrido: escuelas destituidas, 
familias perplejas. Paidós.

Mattio, E. (2014). Educación sexual y ética de la singularidad: algunos desafíos y 
perplejidades. Cuadernos de Educación, (12). https://revistas.unc.edu.ar/
index.php/Cuadernos/article/view/9207/10254

Mattio, E. (2012). ¿De qué hablamos cuando hablamos de género? Una introducción 
conceptual. En J. M. Morán Faundes, M. C. Sgró Ruata y J. M. Vaggione. 
(Comps.), Reflexiones en torno a los derechos sexuales y reproductivos. 
Ciencias, derecho y sociedad editorial.

https://isegoria.revistas.csic.es/index.php/isegoria/article/view/402/403
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/19062
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/19062
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/Cuadernos/article/view/9207/10254
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/Cuadernos/article/view/9207/10254


45

ProFoDI·MC

IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Moretti Basso, I. y Gemolotto, M. E. (2014). Cuerpo (del) docente y alumno: enlaces 
y urgencias. En A. Barrionuevo y F. Martins. (Eds.), Lo que puede un cuerpo 
docente. Ensayos de filosofía y Educación (pp. 29-41). Homo Sapiens 
Ediciones

Moretti, J. M., Vázquez, J., Olmedo, P., Salinero, J., Porporato, F., Ivullich, S. y 
Tissera, M. C. (2017). Filosofar con niños. Reflexiones para la práctica. UniRio 
editora. http://www.unirioeditora.com.ar/producto/filosofar-con-ninos/

Morey, P. (2021). Retrocesos ante la pandemia del coronavirus. Sobrevivencia 
y justicia. Ecofeminismo como ética del cuidado. En A. Boria y A. 
Servetto. (Coords.), Ética y Responsabilidad en la crisis (cómo pensar 
este tiempo de pandemia) (pp. 129-149). Centro de Estudios Avanzados, 
Universidad Nacional de Córdoba. https://rdu.unc.edu.ar/bitstream/ 
handle/11086/19081/%c3%89tica%20y%20responsabilidad%20en%20la%20 
crisis.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Obiols, G. y Rabosi, E. (2010). (Comps.). La enseñanza de la filosofía en debate. 
Noveduc.

Obiols, G. y Rabosi, E. (1993). (Comps.). La Filosofía y el filosofar. Problemas de su 
enseñanza. Centro Editor de América Latina.

Podestá, S. (2001). La ética docente en la escuela violenta. “Poner el hombro y cui- 
darse las espaldas”. Sol Rojo editora.

Preciado, P. B. (2020). Aprendiendo del virus. En Agamben, G., Zizek, S., Nancy, J. 
L., Berardi, F., López Petit, S., Butler, J., Badiou, A., Harvey, D., Han, B., Zibechi, 
R., Galindo, M., Gabriel, M., Yañez González, G., Manrique, P. y Preciado, P. B. 
Sopa de Wuhan. Pensamiento contemporáneo en tiempo de pandemia (pp. 
163-185). https://www.elextremosur.com/files/content/23/23684/sopa-de- 
wuhan.pdf

Puleo, A. (2008). Libertad, igualdad, sostenibilidad. Por un ecofeminismo ilustrado. 
Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, (38), 39-55. https://www.
fuhem.es/media/cdv/file/biblioteca/Boletin_ECOS/10/Libertad_igualdad_ 
sostenibilidad.pdf

Puleo, A. (2019, 27 de septiembre). El ecofeminismo es la respuesta. The 
Conversation. https://theconversation.com/el-ecofeminismo-es-la- 
respuesta-126628

http://www.unirioeditora.com.ar/producto/filosofar-con-ninos/
https://rdu.unc.edu.ar/bitstream/handle/11086/19081/%c3%89tica y responsabilidad en la crisis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://rdu.unc.edu.ar/bitstream/handle/11086/19081/%c3%89tica y responsabilidad en la crisis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://rdu.unc.edu.ar/bitstream/handle/11086/19081/%c3%89tica y responsabilidad en la crisis.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.elextremosur.com/files/content/23/23684/sopa-de-wuhan.pdf
https://www.elextremosur.com/files/content/23/23684/sopa-de-wuhan.pdf
https://www.fuhem.es/media/cdv/file/biblioteca/Boletin_ECOS/10/Libertad_igualdad_sostenibilidad.pdf
https://www.fuhem.es/media/cdv/file/biblioteca/Boletin_ECOS/10/Libertad_igualdad_sostenibilidad.pdf
https://www.fuhem.es/media/cdv/file/biblioteca/Boletin_ECOS/10/Libertad_igualdad_sostenibilidad.pdf
https://theconversation.com/el-ecofeminismo-es-la-respuesta-126628
https://theconversation.com/el-ecofeminismo-es-la-respuesta-126628


ProFoDI·MC

46 IPD Campo de la Formación General  ·  FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN

Programa de Formación Docente Inicial en Modalidad Combinada

Puleo, A. (2020, 18 de abril). Reflexiones ecofeministas ante la pandemia de 
COVID19. The Conversation. https://theconversation.com/reflexiones- 
ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159

Rancière, J. (2003). El maestro ignorante: cinco lecciones sobre la emancipación 
intelectual. Laertes.

Schatzk, T. y Knorr-Cetina, K. (2001). The Practice Turn in Contemporary Theory. 
Londres: Routledge

Roig, A. A. (1981). Teoría y Crítica del pensamiento latinoamericano. Fondo de 
Cultura Económica.

Rorty, R. (1996). Contingencia, ironía y solidaridad. Paidós.

Scolari, C. (2020). Cultura Snaks. Lo bueno, si breve… La Marca.

Sharp, A. M. y Splitter, L. (1996). La otra educación. Filosofía para niños y la 
comunidad de indagación. Editorial Manantial.

Svampa, M. y Viale, E. (2019). Hacia un Gran Pacto Ecosocial y Económico. En 
Siegrist, L. Escribal, F. y Sosa, N. (Coords.), El futuro después del COVID-19 
(pp. 97-104). Programa Argentina Futura. Jefatura de Gabinete de Ministros 
de la Nación. https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/el_futuro_ 
despues_del_covid-19_0.pdf

Svampa, M. (2018). Ecofeminismos y feminismos populares. [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=TveVMH3Y4YI

Zaffaroni, E. (2011). La Pachamama y el humano. Colihue

https://theconversation.com/reflexiones-ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159
https://theconversation.com/reflexiones-ecofeministas-ante-la-pandemia-de-covid-19-135159
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/el_futuro_despues_del_covid-19_0.pdf
https://www.argentina.gob.ar/sites/default/files/el_futuro_despues_del_covid-19_0.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=TveVMH3Y4YI


Juan Schiaretti 
Gobernador

Manuel Calvo 
Vicegobernador

Walter Mario Grahovac 
Ministro de Educación

Noemí Patricia Kisbye 
Secretaria de Promoción de la Ciencia y las Nuevas Tecnologías

Delia Provinciali 
Secretaria de Educación

Jorge Jaimez 
Subsecretario de Planeamiento, Evaluación y Modernización

Edith Teresa Flores 
Directora General de Educación Inicial

Stella Maris Adrover 
Directora General de Educación Primaria

María Cecilia Soisa 
Directora General de Educación Secundaria

Claudia Aída Brain 
Directora General de Educación Técnica y Formación Profesional

Liliana del Carmen Abrate 
Directora General de Educación Superior

Alicia Beatriz Bonetto 
Directora General de Educación Especial y Hospitalaria

Carlos Omar Brene 
Director General de Educación de Jóvenes y Adultos

Hugo Ramón Zanet 
Director General de Institutos Privados de Enseñanza

Santiago Amadeo Lucero 
Director General de Programas Especiales

Edgardo Atilio Carandino 
Director General de Desarrollo Curricular, Capacitación y Acompañamiento Institucional

Luciano Nicolás Garavaglia 
Secretario de Gestión Administrativa

Virginia Cristina Monassa 
Directora General de Coordinación y Gestión de Recursos Humanos

Carlos Ricardo Giovannoni 
Director General de Infraestructura Escolar

Autoridades




	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.tsslbyn5ur8u
	_heading=h.oilxrzxrj41r

